
TÜRKOLOJİ 
ARAŞTIRMALARI 

DERGİSİ

JOURNAL OF 
TURCOLOGY STUDIES

Cilt 3, Sayı 2, Yıl 2025
Volume 3, Issue 2, Year 2025

www.buranadergisi.com

ISSN: 2980-2873



 

BURANA  

Türkoloji Araştırmaları Dergisi 

Journal of Turcology Studies 
ISSN: 2980-2873 

 

 
Uluslararası Hakemli Dergi 

International Refereed Journal 

 

 

 

 

 

Cilt 3, Sayı 2, Aralık 2025 

Volume 3, Issue 2, December 2025 

Yayın Tarihi: 30.12.2025 

Publish Date: 30.12.2025 

 

 

Ankara 



 

Baş Editör 

Doç. Dr. Faruk Gün, Ankara Sosyal 

Bilimler Üniversitesi, Ankara/Türkiye 

Alan Editörleri 

Edebiyat: Prof. Dr. Hakan Taş, Marmara 

Üniversitesi, İstanbul/Türkiye 

Dil: Dr. Öğr. Üyesi Recep Yürümez, 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, 

Ankara /Türkiye 

Kültür: Dr. Öğr. Üyesi M. Safa Karataş, 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, 

Sivas/Türkiye 

Tarih: Dr. Aykut Kar, İstanbul Kent 

Üniversitesi, İstanbul/Türkiye 

Editor-in-Chief 

Assoc. Prof. Dr. Faruk Gün, Social Sciences 

University of Ankara, Ankara/Türkiye 

Field Editors 

Literature: Prof. Dr. Hakan Taş, Marmara 

University, Istanbul/Türkiye 

Language: Assist. Prof. Dr. Recep 

Yürümez, Ankara Hacı Bayram Veli 

University, Ankara/Türkiye 

Culture: Assist. Prof. Dr. M. Safa Karataş, 

Sivas Cumhuriyet University, 

Sivas/Türkiye 

History: Dr. Aykut Kar, Istanbul Kent 

University, Istanbul/Türkiye 

 

Danışma Kurulu 

Prof. Dr. Cihan Özdemir, Bilecik Şeyh 

Edebali Üniversitesi, Bilecik/Türkiye 

Prof. Dr. Ersen Ersoy, Dumlupınar 

Üniversitesi, Kütahya/Türkiye 

Prof. Dr. Fatih Başpınar, Necmettin 

Erbakan Üniversitesi, Konya/Türkiye 

Prof. Dr. Hamza Çakır, Erciyes 

Üniversitesi, Kayseri/Türkiye 

Prof. Dr. İbrahim Taş, Bilecik Şeyh Edebali 

Üniversitesi, Bilecik/Türkiye 

Prof. Dr. Kasımcan Sadıkov, Taşkent 

Devlet Şarkşinaslık Üniversitesi, 

Taşkent/Özbekistan 

Prof. Dr. Mehmet Aydın, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, Samsun/Türkiye 

Prof. Dr. Musa Duman, Fatih Sultan 

Mehmet Vakıf Üniversitesi, 

İstanbul/Türkiye 

Prof. Dr. Nadirhan Hasan, Özbekistan 

Bilimler Akademisi, Taşkent/Özbekistan 

Prof. Dr. Nergis Biray, Pamukkale 

Üniversitesi, Denizli/Türkiye 

 

 

Advisory Committee 

Prof. Dr. Cihan Özdemir, Bilecik Şeyh 

Edebali University, Bilecik/Türkiye 

Prof. Dr. Ersen Ersoy, Dumlupınar 

University, Kütahya/Türkiye 

Prof. Dr. Fatih Başpınar, Necmettin 

Erbakan University, Konya/Türkiye 

Prof. Dr. Hamza Çakır, Erciyes University, 

Kayseri/Türkiye 

Prof. Dr. İbrahim Taş, Bilecik Şeyh Edebali 

University, Bilecik/Türkiye 

Prof. Dr. Kasymzhan Sadykov, Tashkent 

State University of Oriental Studies, 

Tashkent/Uzbekistan 

Prof. Dr. Mehmet Aydın, Ondokuz Mayıs 

University, Samsun/Türkiye 

Prof. Dr. Musa Duman, Fatih Sultan 

Mehmet Vakıf University, Istanbul/Türkiye 

Prof. Dr. Nadirhan Hasan, Academy of 

Sciences of Uzbekistan, 

Tashkent/Uzbekistan 

Prof. Dr. Nergis Biray, Pamukkale 

University, Denizli/Türkiye 



 

Prof. Dr. Önal Kaya, Emekli, 

Antalya/Türkiye 

Prof. Dr. Rüştü Yeşil, Sakarya Üniversitesi, 

Sakarya/Türkiye 

Prof. Dr. Turan Karataş, Ankara Sosyal 

Bilimler Üniversitesi, Ankara/Türkiye 

Prof. Dr. Üzeyir Aslan, Marmara 

Üniversitesi, İstanbul/Türkiye 

Prof. Dr. Vedat Ceyhun Uyğur, Pamukkale 

Üniversitesi, Denizli/Türkiye 

Prof. Dr. Yusuf Doğan, Sivas Cumhuriyet 

Üniversitesi, Sivas/Türkiye 

Prof. Dr. Ertuğrul Karakuş, İzzet Baysal 

Üniversitesi, Bolu/Türkiye 

Prof. Dr. Metanet Abbasova, AMEA 

Folklor Enstitüsü, Bakü/Azerbaycan 

Prof. Dr. Ömer Aksoy, Ankara Üniversitesi, 

Ankara/Türkiye 

Doç. Dr. Anisa Bikbulatova, Kırgız Millî 

Üniversitesi, Bişkek/Kırgızistan 

Doç. Dr. İlker Tosun, Kırklareli 

Üniversitesi, Kırklareli/Türkiye 

Doç. Dr. Ömer Çakın, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, Samsun/Türkiye 

Doç. Dr. Rihsitilla Alimuhamedov, Taşkent 

Devlet Şarkşinaslık Üniversitesi, 

Taşkent/Özbekistan 

Doç. Dr. Taalaybek Abdiyev, Kırgızistan-

Türkiye Manas Üniversitesi, 

Bişkek/Kırgızistan 

Dr. Öğr. Üyesi Aidin Calmirza, L. N. 

Gumilev Avrasya Ulusal Üniversitesi, 

Astana/Kazakistan 

Dr. Öğr. Üyesi Hüseyin Heyderi, Akademik 

Eğitim, Kültür ve Araştırma Merkezi 

(ACECR), Kazvin/İran 

Dr. Khairulla Massadikov, Ahmet Yesevi 

Üniversitesi, Türkistan/Kazakistan 

 

Prof. Dr. Önal Kaya, Retired, 

Antalya/Türkiye  

Prof. Dr. Rüştü Yeşil, Sakarya University, 

Sakarya/Türkiye 

Prof. Dr. Turan Karataş, Social Sciences 

University of Ankara, Ankara/Türkiye 

Prof. Dr. Üzeyir Aslan, Marmara 

University, Istanbul/Türkiye 

Prof. Dr. Vedat Ceyhun Uyğur, Pamukkale 

University, Denizli/Türkiye 

Prof. Dr. Yusuf Doğan, Sivas Cumhuriyet 

University, Sivas/Türkiye 

Prof. Dr. Ertuğrul Karakuş, Izzet Baysal 

University, Bolu/Türkiye 

Prof. Dr. Metanet Abbasova, AMEA 

Institute of Folklore, Baku/Azerbaijan 

Prof. Dr. Ömer Aksoy, Ankara University, 

Ankara/Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Anisa Bikbulatova, Kyrgyz 

National University, Bishkek/Kyrgyzstan 

Assoc. Prof. Dr. İlker Tosun, Kirklareli 

University, Kirklareli/Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Ömer Çakın, Ondokuz 

Mayıs University, Samsun/Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Rihsitilla Alimuhamedov, 

Tashkent State University of Oriental 

Studies, Tashkent/Uzbekistan 

Assoc. Prof. Dr. Taalaibek Abdiyev, 

Kyrgyz-Turkish Manas University, 

Bishkek/Kyrgyzstan 

Assist. Prof. Dr. Aidin Zhalmirza, L. N. 

Gumilev Eurasian National University, 

Astana/Kazakhstan 

Assist. Prof. Dr. Hüseyin Heyderi, The 

Academic Center for Education, Culture 

and Research (ACECR), Kazvin/Iran 

Dr. Khairulla Massadikov, Ahmet Yesevi 

University, Turkestan/Kazakhstan 



 

Dr. Monire Akbarpouran, INRS 

(Kentleşme, Kültür, Toplum), 

Montreal/Kanada 

 

Yayın Kurulu  

Prof. Dr. Secaattin Tural, İstanbul 

Medeniyet Üniversitesi, İstanbul/Türkiye 

Prof. Dr. Mustafa Öztürk, Mardin Artuklu 

Üniversitesi, Mardin/Türkiye 

Prof. Dr. Rıza Sadeği Şehper, İslami Azad 

Üniversitesi, Hemedan/İran 

Doç. Dr. Kemal Göz, Karamanoğlu 

Mehmetbey Üniversitesi, Karaman/Türkiye 

Doç. Dr. Selma Sol, Trakya Üniversitesi, 

Edirne/Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Döne Arslan, Kastamonu 

Üniversitesi, Kastamonu/Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Saidbek Boltabayev, 

Karabük Üniversitesi, Karabük/Türkiye 

(Özbekistan Temsilcisi) 

Dr. Öğr. Üyesi Mirzat Rakımbek Uulu, 

Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi, 

Bişkek/Kırgızistan 

Dr. Çıngız Begimtayev, Kazakistan Millî 

Akademik, Astana/Kazakistan 

Dr. Kerim Sarıgül, Gazi Üniversitesi, 

Ankara/Türkiye 

Dr. Mustafa Sait Aslan, Kastamonu 

Üniversitesi, Kastamonu/Türkiye 

Dr. Ulanbek Alimov, Kırgızistan-Türkiye 

Manas Üniversitesi, Bişkek/Kırgızistan 

 

Yabancı Dil Editörleri 

İngilizce: Dr. Öğr. Üyesi İrfan Arık, İzmir 

Kâtip Çelebi Üniversitesi, İzmir/Türkiye 

Rusça: Öğr. Gör. Natalya Santo, Ankara 

Hacı Bayram Veli Üniversitesi, 

Ankara/Türkiye 

 

Dr. Monire Akbarpouran, INRS 

(Urbanisation, Culture, Société), 

Montreal/Canada 

 

Editorial Committee  

Prof. Dr. Secaattin Tural, Istanbul 

Medeniyet University, Istanbul/Türkiye 

Prof. Dr. Mustafa Öztürk, Mardin Artuklu 

University, Mardin/Türkiye 

Prof. Dr. Rıza Sadeği Şehper, Islami Azad 

University, Hemedan/Iran 

Assoc. Prof. Dr. Kemal Göz, Karamanoğlu 

Mehmetbey University, Karaman/Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Selma Sol, Trakya 

University, Edirne/Türkiye 

Assist. Prof. Dr. Döne Arslan, Kastamonu 

University, Kastamonu/Türkiye 

Assist. Prof. Dr. Saidbek Boltabayev, 

Karabük University, Karabük/Türkiye 

(Uzbekistan Representative) 

Assist. Prof. Dr. Mirzat Rakymbek Uulu, 

Kyrgyz-Turkish Manas University, 

Bishkek/Kyrgyzstan 

Dr. Chyngyz Begimtayev, Kazakhstan 

National Academy, Astana/Kazakhstan 

Dr. Kerim Sarıgül, Gazi University, 

Ankara/Türkiye 

Dr. Mustafa Sait Aslan, Kastamonu 

University, Kastamonu/Türkiye 

Dr. Ulanbek Alimov, Kyrgyz-Turkish 

Manas University, Bishkek/Kyrgyzstan 

 

Foreign Language Editors 

English: Assist. Prof. Dr. İrfan Arık, İzmir 

Katip Çelebi University, İzmir/ Türkiye 

Russian: Lecturer Natalya Santo, Ankara 

Hacı Bayram Veli University, 

Ankara/Türkiye 

 



 

Türk Lehçeleri Dil Editörleri  

Türkiye Türkçesi Dil Editörü  

Dr. Öğr. Üyesi Recep Yürümez, Ankara 

Hacı Bayram Veli Üniversitesi, 

Ankara/Türkiye  

Özbek Türkçesi Dil Editörü 

Dr. Öğr. Üyesi Saidbek Boltabayev, 

Karabük Üniversitesi, Karabük/Türkiye  

Kazak Türkçesi Dil Editörü 

Dr. Çıngız Begimtayev, Kazakistan Millî 

Akademik, Astana/Kazakistan 

Kırgız Türkçesi Dil Editörü 

Doç. Dr. Kemal Göz, Karamanoğlu 

Mehmetbey Üniversitesi, Karaman/Türkiye 

Azerbaycan Türkçesi Dil Editörü 

Uzman Lale Bedirova, Azerbaycan Millî 

Bilimler Akademisi Folklor Enstitüsü, 

Bakü/Azerbaycan 

 

Yayın Türü 

Uluslararası Hakemli Dergi (Yılda 2 Sayı, 

Haziran-Aralık) 

Yayın Dilleri 

Türkçe, İngilizce, Rusça, Türk Lehçeleri

  

İletişim 

E-Posta: buranadergisi@gmail.com 

Web: https://www.buranadergisi.com/ 

Telefon: +905525175581/+905416572272 

 

İndeksler 

Eurasian Scientific Journal Index (ESJI) 

The Directory of Research Journal Indexing 

(DRJI) 

Academic Resource Index / ResearchBib 

Root Indexing 

Turkic Language Editors 

Turkish Language Editor 

Assist. Prof. Dr. Recep Yürümez, Ankara 

Hacı Bayram Veli University, 

Ankara/Türkiye  

Uzbek Language Editor 

Assist. Prof. Dr. Saidbek Boltabayev, 

Karabük University, Karabük/Türkiye 

Kazakh Language Editor 

Dr. Chyngyz Begimtayev, Kazakhstan 

National Academy, Astana/Kazakhstan 

Kyrgyz Language Editor 

Assoc. Prof. Dr. Kemal Göz, Karamanoğlu 

Mehmetbey University, Karaman/Türkiye  

Azerbaijani Language Editor 

Specialist Lale Bedirova, Azerbaijan 

National Academy of Sciences Institute of 

Folklore, Baku/Azerbaijan 

 

Type of Publication 

International Refereed Journal (2 issues per 

year, June-December)                          

Languages of Publication 

Turkish, English, Russian, Turkic 

Languages  

Contacts 

E-Mail: buranadergisi@gmail.com 

Web: https://www.buranadergisi.com/ 

Phone: +905525175581/+905416572272 

 

Indexes 

Eurasian Scientific Journal Index (ESJI) 

The Directory of Research Journal Indexing 

(DRJI) 

Academic Resource Index / ResearchBib 

Root Indexing 



 

Index Copernicus 

EuroPub 

İdealonline 

International Services for Impact Factor and 

Indexing (ISIFI) 

International Scientific Indexing (ISI) 

Index of Academic Documents (IAD) 

Scientific Journal Impact Factor (SJIF) 

Scientific Indexing Services (SIS) 

International   Institute of Organized 

Research (I2OR) 

Hungarian Scientific Bibliography 

Database (MTMT)  

İslam Araştırmaları Merkezi (İSAM) 

Cosmos 

Google Scholar 

 

Index Copernicus 

EuroPub 

İdealonline 

International Services for Impact Factor and 

Indexing (ISIFI) 

International Scientific Indexing (ISI) 

Index of Academic Documents (IAD) 

Scientific Journal Impact Factor (SJIF) 

Scientific Indexing Services (SIS) 

International   Institute of Organized 

Research (I2OR) 

Hungarian Scientific Bibliography 

Database (MTMT)  

İslam Araştırmaları Merkezi (İSAM) 

Cosmos 

Google Scholar

 



 

2025 Yılının Hakemleri 

Prof. Dr. Ozan Yılmaz, Sakarya 

Üniversitesi, Sakarya/Türkiye 

Prof. Dr. Rüştü Yeşil, Sakarya Üniversitesi, 

Sakarya/Türkiye 

Doç. Dr. Faruk Gün, Ankara Sosyal 

Bilimler Üniversitesi, Ankara/Türkiye 

Doç. Dr. Kemal Göz, Karamanoğlu 

Mehmetbey Üniversitesi, Karaman/Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Emine Güven, Ardahan 

Üniversitesi, Ardahan/Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi İbrahim Karaca, Erciyes 

Üniversitesi, Kayseri/Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi M. Safa Karataş, Sivas 

Cumhuriyet Üniversitesi, Sivas/Türkiye 

Dr. Ahmet Taş, Kırgızistan-Türkiye Manas 

Üniversitesi, Bişkek/Kırgızistan 

Dr. Ayman Akınbekova, Kırgız Millî 

Üniversitesi, Bişkek/Kırgızistan 

Dr. Kerim Sarıgül, Gazi Üniversitesi, 

Ankara/Türkiye 

Dr. Mustafa Sait Aslan, Kastamonu 

Üniversitesi, Kastamonu/Türkiye 

Dr. Rifat Nergiz, Kırgızistan-Türkiye 

Manas Üniversitesi, Bişkek/Kırgızistan 

Dr. Seçkin Uysal, Kırgızistan-Türkiye 

Manas Üniversitesi, Bişkek/Kırgızistan 

Dr. Ünal Aldemir, Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi, Rize/Türkiye 

Dr. Anara Yürümez, Bağımsız Araştırmacı, 

Ankara/Türkiye 

 

 

 

 

 

 

Referees of the Year 2025 

Prof. Dr. Ozan Yılmaz, Sakarya University, 

Sakarya/Türkiye 

Prof. Dr. Rüştü Yeşil, Sakarya University, 

Sakarya/Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Faruk Gün, Social Sciences 

University of Ankara, Ankara/Türkiye 

Assoc. Prof. Dr. Kemal Göz, Karamanoğlu 

Mehmetbey University, Karaman/Türkiye  

Assist. Prof. Dr. Emine Güven, Ardahan 

University, Ardahan/Türkiye 

Assist. Prof. Dr. İbrahim Karaca, Erciyes 

University, Kayseri/Türkiye 

Assist. Prof. Dr. M. Safa Karataş, Sivas 

Cumhuriyet University, Sivas/Türkiye 

Dr.  Ahmet Taş, Kyrgyz-Turkish Manas 

University, Bishkek/Kyrgyzstan 

Dr. Ayman Akınbekova, Kyrgyz National 

University, Bishkek/Kyrgyzstan 

Dr. Kerim Sarıgül, Gazi University, 

Ankara/Türkiye 

Dr. Mustafa Sait Aslan, Kastamonu 

University, Kastamonu/Türkiye 

Dr.  Rifat Nergiz, Kyrgyz-Turkish Manas 

University, Bishkek/Kyrgyzstan 

Dr. Seçkin Uysal, Kyrgyz-Turkish Manas 

University, Bishkek/Kyrgyzstan 

Dr. Ünal Aldemir, Recep Tayyip Erdoğan 

University, Rize/Türkiye 

Dr. Anara Yürümez, Independent 

Researcher, Ankara/Türkiye 

 

 

 



 

İçindekiler/Contents 

 

Araştırma Makaleleri/Research Articles 

Mehmet Eren 

İslam Kültür ve Medeniyetinin Gelişiminde Dil ve Edebiyatın Rolü: Türk Edebiyatına Genel 

Bir Bakış 

The Role of Language and Literature in the Development of Islamic Culture and Civilization: 

A General Overview of Turkish Literature 

49-62 

 

Fatih Çelik 

Bilge Kağan ve Kül Tigin Yazıtlarında Türkçe ve Çince Bölümlerin İçerik ve Üslup 

Açısından Değerlendirilmesi 

Evaluation of the Turkish and Chinese Sections in the Bilge Khagan and Kül Tigin 

Inscriptions in Terms of Content and Style  

63-76 

 

Fatma Hoşça 

Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Kamerunlu Öğrencilerin Türkiye’ye ve Türkçeye 

Yönelik Görüşleri 

Views of Cameroonian Students Learning Turkish as a Foreign Language Towards Türkiye 

and Turkish  

77-85 

 

Ünal Aldemir 

İstiklal Marşı’nın Söylemine Dair Öğretmen Adaylarının Farkındalık Düzeyi 

Awareness Level of Prospective Teachers Regarding the Discourse of the National Anthem 

86-98 

 

 



49

BURANA - Türkoloji Araştırmaları Dergisi
www.buranadergisi.com

Cilt/Volume: 3 Sayı/Issue: 2 Yıl/Year: 2025 ISSN: 2980-2873

İslam Kültür ve Medeniyetinin Gelişiminde Dil ve Edebiyatın Rolü: Türk 
Edebiyatına Genel Bir Bakış

The Role of Language and Literature in the Development of Islamic Culture and 
Civilization: A General Overview of Turkish Literature

Mehmet EREN1

1.	 Dr., Millî Eğitim Bakanlığı, E-posta: mehmetterenn33@gmail.com

Geliş/Received: 10.11.2025
Kabul/Accepted: 25.12.2025
Yayım/Published: 30.12.2025

10.5281/
zenodo.18110205

buranadergisi.com

Eren, M. (2025). İslam Kültür ve Medeniyetinin Gelişiminde Dil ve Edebiyatın Rolü: Türk Edebiyatına Genel Bir Bakış. BURANA - Türkoloji 
Araştırmaları Dergisi, 3(2), 49-62. https://doi.org/10.5281/zenodo.18110205.

Araştırma MakalesiAraştırma Makalesi
Research ArticleResearch Article

Öz

Kültür ve medeniyet, toplumsal yaşamın özünü oluşturan kavramlardır. Kültür, bireyin içsel olgunlaşmasını sağlarken medeniyet 
bireydeki dışsal gelişimi şekillendirmekte, bireye bir kimlik kazanmaktadır. İslam kültür ve medeniyeti de geçmişten günümüze 
sözlü ve yazılı kültür yoluyla nesilden nesile aktarılarak gelmiş hem toplumların hem de bireyin özünü oluşturmuştur. Türklerin 
İslamiyet’i kabulüyle edebî anlatılar içerisinde Allah, peygamber ve ahiret gibi kelimelere yer verilmeye başlanmış, Türk-İslam 
kültür ve medeniyeti şekillenmeye başlamıştır. Yusuf Has Hacib’in Kutadgu Bilig, Kaşgarlı Mahmud’un Divanü Lügat’it-Türk, 
Edip Ahmet Yükneki’nin Atabetü’l Hakayık ve Ahmet Yesevi’nin Divan-ı Hikmet eserleri İslami düşünce etrafında kaleme alınmış 
ilk Türkçe eserlerdendir. İlk İslami eserler olarak ifade edilen bu temel kitapların başlıca özelliği İslami düşüncenin Türk dili 
ve kültürüyle birleşerek ortaya çıkmış eserler olmalarıdır. Ayrıca bu eserlerin yazılış itibarıyla dinî ve ahlaki unsurları barın-
dırması, öğretici bir üslupla yazılmaları ve geçiş dönem eserleri olmaları İslam kültür ve medeniyetine dil, kimlik üzerinden 
bakılmasına olanak sağlamaktadır. İslam kültür ve medeniyetinin temelinde Kur’an-ı Kerim ve hadisler bulunmaktadır. Kur’an-ı 
Kerim’in okunmak, anlaşılmak ve yaşanmak için indirilmiş olması dil ve edebiyatın önemini ortaya çıkarmaktadır. Türk edebi-
yatı içerisinde birçok şair ve yazar, eserlerinde İslam dinini yarınlara taşıyacak söylemlere yer vererek bir kültür ve medeniyet 
taşıyıcısı konumuna gelmişlerdir. Bu şairlerden Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâkî, Şeyh Gâlib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl 
Kısakürek ve Sezai Karakoç’tur. Şairler şiirlerinde Allah, Hz. Muhammed, Kur’an-ı Kerim ve hadislerden bahsetmişler. İslam 
kültür, medeniyetini İslami söylem ve edebî eser çerçevesinde ortaya koymuşlardır. Çalışma adı geçen şairlerin düşüncelerinden 
hareketle İslam kültür ve medeniyetinin gelişip şekillenmesinde dil ve edebiyatın rolünü ortaya koymayı amaçlamaktadır.

Anahtar Kelime: Türk Edebiyatı, İslam, Kültür, Medeniyet, Dil

Abstract

Culture and civilization are concepts that form the essence of social life. While culture enables the individual's inner matu-
ration, civilization shapes the individual's external development, thus enabling the individual to acquire an identity. Islamic 
culture and civilization, passed down from generation to generation through oral and written traditions, has formed the 
essence of both societies and individuals. With the Turks' acceptance of Islam, words such as God, prophet, and afterlife 
began to appear in literary narratives, and Turkish-Islamic culture and civilization began to take shape. Yusuf Has Hacib's 
Kutadgu Bilig, Mahmud al-Kashgari's Divanü Lügat'it-Türk, Edip Ahmet Yükneki's Atabetü'l Hakayık, and Ahmet Yesevi's 
Divan-ı Hikmet are among the first Turkish works written around Islamic thought. The main characteristic of these funda-
mental books, referred to as the first Islamic works, is that they emerged from the merging of Islamic thought with the Turkish 
language and culture. Furthermore, the fact that these works contain religious and moral elements, are written in a didactic 
style, and are transitional works allows for a perspective on Islamic culture and civilization through language and identity. 
The foundation of Islamic culture and civilization lies in the Quran and the hadiths. The fact that the Quran was revealed to 
be read, understood, and lived by highlights the importance of language and literature. Within Turkish literature, many poets 
and writers have become carriers of culture and civilization by incorporating discourses that will carry the Islamic faith into 
future generations. Some of these poets include Yunus Emre, Mevlana, Fuzuli, Baki, Seyh Galib, Mehmet Akif Ersoy, Necip 
Fazıl Kısakürek, and Sezai Karakoç. These poets have spoken of God, the Prophet Muhammad, the Quran, and the hadiths 
in their poems, presenting Islamic culture and civilization within the framework of Islamic discourse and literary works. This 
study aims to reveal the role of language and literature in the development and shaping of Islamic culture and civilization, 
based on the thoughts of these poets.

Keywords: Turkish Literature, Islam, Culture, Civilization, Language

https://orcid.org/0000-0003-3787-8223
https://doi.org/10.5281/zenodo.12627001


BURANA DERGİSİ

50

 2025, 3(2), 49-62

Giriş 

İslam kültür ve medeniyeti, Hz. Âdem’le başlayıp tarihsel süreç içerisinde gelişip şekillenmiştir. Allahu teala, 
Hz. Âdem’e “alleme’l-esma” yoluyla varlıkları tanıma, isimlendirme ve öğretme yetisi kazandırmıştır. Bu 
kazanım, insana ayrıca akıl ve dil yetisi kazandırmış; insanı diğer varlıklardan ayıran bilgiye ulaşma ve iletişim 
özelliğini de bahşetmiştir. Böylece insan aklıyla düşünmüş diliyle anlatmış ve bilgiyi gelecek kuşaklara aktarma 
mücadelesinde olmuştur. İslam kültür ve medeniyetinin insanlara aktarımı peygamberler vasıtasıyla süreklilik 
kazanmıştır. Allah’ın emir ve yasaklarına göre hareket etmenin gerekliliği Hz. Âdem’e söylenen uyarılardan 
hareketle öğrenilmektedir. Bu uyarılar İslam medeniyetinin kaynağını oluşturmuş ve günümüze kadar gelmiştir. 
İnsanlık tarihinin medeniyetin kaynağından sapma ve ona yeniden dönme şeklinde biçimlendiği görülmektedir. 
Vahyin kaynağına yeniden dönme, gönderilen peygamberlerle sağlanmıştır. Müslümanlar, ticaret, fetih ve tebliğ 
yoluyla diğer kültür ve medeniyetlerle de etkileşime girmişlerdir. Bu etkileşimle farklı toplumların tecrübe ve 
medeni birikimlerinden yararlanılmıştır. Diğer kültür ve medeniyetlerin inançları, düşünce yapıları, siyasi, sosyal, 
ekonomik, kültürel ve ilmî yapı ve birikimlerinin yakından tanınması İslam kültür ve medeniyetinin gelişimini de 
olumlu yönde etkilemiştir (Çakmak vd., 2022, s. 15-16). Kültür ve medeniyet kavramlarının İslamiyet içerisindeki 
yerini daha açık bir şekilde ifade etmek için bu kavramların tanımlarına inmek gerekmektedir. 

Kültür ve medeniyetle ilgili birçok görüş ortaya atılmıştır. Sosyologlar ve araştırmacılar, kültür ve medeniyeti 
ayrı ayrı açıklayarak bu kavramların hem farklı kolektif unsurları ortaya koyduğunu hem de birbirini tamamlayan 
kavramlar olduğunu ifade etmişlerdir. Kültür ve medeniyet kavramları birbirini tamamlasa da farklılıklar 18. yüzyılın 
sonlarına doğru ortaya çıkmıştır. Bu farklılıklara göre kültür, bireyin içsel olgunlaşmasını, medeniyet de dışsal 
gelişmesini ve tabiat üzerindeki tahakkümünü ortaya koymak için kullanılmıştır (Şemşek, 2020, s. 283). Yılmaz 
Özakpınar (1999, s. 42) kültür ve medeniyet kavramlarının doğada kendiliğinden bulunmadığını, dolayısıyla bir 
insan ürünü olduğunu belirtmektedir. Kültürü, doğada ve toplum içerisinde meydana getirilen her türlü eser olarak 
nitelendirmektedir. Medeniyeti ise kültürel eserleri ortaya çıkartan, onların hedefini, niteliklerini belirleyen seçici 
ve sınırlandırıcı bir inanç ve ahlak nizamı olarak tanımlamaktadır. Bu tanımlamalar ışığında kültürün ortaya konan 
eserler, medeniyetin ise bu eserlerin inanç ve ahlak ekseninde düzenlenmesi olduğu görülmektedir.

Özakpınar (2019, s. 13) kültürü bir toplumun değişme potansiyelini taşıyan bütün bir hayat olarak ifade etmektedir. 
Kültür, insanın zihninde yer alan bir kavramdır. Ancak kültür ögeleri, gözlenebilir olgular olarak sosyal hayatta 
ortaya konmaktadır. Kültürel ögelerin yaşam içerisinde görülmesi, ona uygun hareket edilmesi hem toplumsal bir 
düzeni sağlamakta hem de medeniyet kavramının ortaya çıkmasını sağlamaktadır. Eliot’un (1981, s. 13) kültür 
tanımındaki insanın soyut kavramları anlama ve kullanabilme yeteneği ifadesi kültürün tamamen toplumun ürünü 
olup toplumu toplum yapan şey olduğunu açıkça göstermektedir. Takiyettin Mengüşoğlu (2015, s. 45) kültürün 
birinci derecede ulusal olduğunu belirtmektedir. Kültür, varlık yapısı bakımından ulustan ulusa değişmekte, 
yaratıcısı olduğu ulusun özelliğini ortaya koymaktadır. Her toplumun kendi tarihsel sürecinde öz değerini ortaya 
koyan bir kültürü ve medeniyeti bulunmaktadır. Kültür ve medeniyetler toplumdan topluma değişse de temelde 
o milletin kimliğini yansıtmaktadır. Kültür ve medeniyet, kolektif bir kimliktir. Jan Assmann (2018, s. 27-28) 
mimetik belleğin, nesneler belleğinin ve iletişimsel belleğin kültürel belleği oluşturduğunu ifade etmektedir. 
Toplum içerisinde yer alan hemen hemen her öge toplumsal belleğin ürünüdür. Bu toplumsal bellek aynı zamanda 
o toplumun medeniyetini de ortaya koymaktadır.

Ziya Gökalp (1972, s. 60) kültür ve medeniyet kavramlarına farklı bir bakış açısı sunarak bu kavramların anlam 
sınırlarını genişletmiştir. Gökalp, kültür ve medeniyet kavramlarını ayrı ayrı ele almaktadır. Gökalp, kültürü hars 
olarak tanımlayarak harsın millî olduğunu, medeniyetin ise evrensel olduğunu ifade etmektedir. Gökalp’e göre 
kültür, bir toplumun yaşadığı ve birbiriyle paylaştığı ortak değerleri temsil etmektedir. Medeniyet ise sınırları 
genişlemiş bir kavram olarak milletlerarası seviyeye yükselmiş ve birbirine yakın kültürlerin oluşturduğu anlayış, 
tutum, bilgi ve sosyal faaliyetler ile müesseselerin bütünüdür.  Bir başka araştırmacı sosyolog Erol Güngör (1986, 
s. 15) kültürü inanç, bilgi, his ve heyecanlar bütünü olarak tanımlamaktadır. Güngör (1989, s. 93) bu inanç, bilgi ve 
hisleri toplumsal öge olarak almakta ve bu ögeleri de medeniyet kavramıyla bağdaştırmaktadır. Medeniyetin ürünü 



BURANA DERGİSİ

51

 2025, 3(2), 49-62

olan müesseseler, bu değer ve inançların eserleri olarak ortaya çıkmaktadır. Kültür ve medeniyetle ilgili ortaya 
konan düşüncelerden hareketle kültürün tarih, kimlik ve aidiyetliği ortaya koyduğu medeniyetin de ortaya konan 
bu değerlerin bir düzenleyicisi olarak geçmişten günümüze geldiği yorumu yapılabilir. Kültür ve medeniyet, din, 
dil, halk unsurları etrafında şekillenerek yaşanmaktadır. 

İslam kültür ve medeniyetine gelindiğinde peygamberlerin rollerinin büyük olduğu görülmektedir. Peygamberler 
hazır bulundukları kültürün olumsuz yönlerini düzeltme rollerine bürünmüşlerdir. Peygamberler sadece Allah’ın 
seçtiği insan değil ayrıca içinde yaşadığı topluma, toplumdaki konumuna, ait olduğu toplumun yaşadığı coğrafyaya 
ve ekonomik özelliklerine ve Allah’ın elçisi olmalarına göre de farklı değerlendirilmektedirler (Altınkaynak, 
2015, s. 3). İslam’ı ve değerlerini insanlara yayma, insanlara doğruyu gösterme ve toplum içerisinde bozuk, 
kötü eylemleri düzeltme rolleriyle bilinen peygamberler, İslam’ın kültür ve medeniyetini geleceğe taşımalarıyla 
da bilinirler. “İslam medeniyeti, âlemlere rahmet olarak gönderilen İslâm peygamberi Hazreti Muhammed (sav) 
tarafından temeli atılan vahiy eksenli bir medeniyettir. Bu medeniyet, Kur’an-ı Kerim’in 23 yıl sürecek bir vahiy 
sürecinin ihya ve inşa ettiği temel esasları doğrultusunda hayata geçirilmiştir.” (Aydın, 2023, s. 186). İslam dininin 
son peygamberi Hz. Muhammed, İslam kültür ve medeniyetinin temelinde yer almaktadır.

İslam medeniyeti ilmi, ahlakı, merhameti, adaleti, şefkati, sevgi ve saygıyı tüm insanlara ulaştırmaya çalışmış 
ve öğretmeye gayret etmiştir. İşte bu medeniyetin ismi “İslam Medeniyeti”dir ve onun Merkezleri Kurtuba 
ve Merrakeş’ten Jakarta’ya, Kırım’dan Yemen’e kadar batıdan doğuya ve kuzeyden güneye geniş bir alana 
uzanmaktadır (Ağırakça, 2020, s. 129). İslam kültür ve medeniyetinin sınırları oldukça geniştir. İslam’ı, Allah’ın 
emir ve yasaklarına göre yaşayan her toplum kendi tarihinden hareketle İslam’ın değerlerine göre kültürünü 
şekillendirmektedir. Kültür ve medeniyet toplumdan topluma değişse de İslam tesiri altında yaşamını sürdüren 
halkların kültür ve medeniyetinde benzerlikler söz konusudur. Bunun nedeni İslam kültür ve medeniyeti temelinin 
Kur’an-ı Kerim’e ve sünnete dayanmasındandır. Kur’an-ı Kerim ve sünnet etrafında gelişen İslam kültür ve 
medeniyeti, Müslüman toplumların hem maddî hem de manevi yaşamını şekillendirmiştir. Ziya Kazıcı (2019, s. 9) 
İslam medeniyetini İslam dinini kabul eden milletlerin el birliği ile meydana getirdikleri ortak bir medeniyetinin 
adı olarak ifade etmektedir. Bu medeniyetin kuruluş ve gelişmesinde Araplar, İranlılar ve Türklerin büyük payı 
bulunmaktadır. Türk kültür ve medeniyeti de İslam etkisi altında gelişmiştir. Mehmet Kaplan (1987, s. 53-54) 
“Türklük ve İslamiyet” adlı yazısında İslamiyet’in Türk kültürü üzerinde büyük bir etkisi olduğunu ifade etmektedir. 
VII-VIII. yüzyıllarda bazı Türk boylarının Budizm, Maniheizm, Hristiyanlık, Musevilik gibi çeşitli dinleri 
benimsedikleri görülmektedir. Ancak zaman içerisinde Türklerin karakterine uymadığından bu dinler bırakılarak 
yavaş yavaş İslamiyet’in kabulüne geçildiği görülmektedir. Türkler özellikle Selçuklu ve Osmanlı Devletini kuran 
Oğuz boyları din olarak İslamiyet’i seçmişlerdir. Bunun nedeni İslamiyet’in savaş ile barış, madde ile ruh, dünya 
ve ahiret, fert ve toplum arasında bir denge kurmasındandır. İslamiyet, Türklerin yiğitlik duygusuna ve cihangirlik 
idealine tamamen uymaktadır. Ayrıca İslamiyet’in kendi ruh ve yapısında fethedilen topraklarda barış, hak ve 
adalet gibi sosyal düzeni getirmesi bulunmaktadır. Bu durum Türklerin kendi ruh ve karakterine de uyduğundan 
İslamiyet’i kabul etmelerine, Arap ve Fars kültüründen de etkilenmelerine imkân tanımıştır. Türkler, İslamiyet’i 
kabul etmeleriyle birlikte İslam dünyasının koruyuculuk görevini üstlenmişler ve bu dine bağlılıkları bir ideolojik 
bağlılık şeklini almıştır. Bu ideoloji, Türk tarihinin çok geniş bir kısmını, 10. yüzyılın ilk çeyreğinden Tanzimat’a 
kadar geçen devrede İslam tarihinin bir parçası haline getirmişlerdir (Oba, 2020, s. 43). İslam kültür ve medeniyetinin 
Türk yaşayış şekliyle bütünleşmesi İslam’ın kabul edilmesi ve ona göre yaşam felsefesi oluşturulmasındandır. 
İslamiyet’in kabulüyle birlikte kültür ve medeniyetteki değişimler belli unsurlar etrafında gelişmiştir. İslam kültür 
ve medeniyetinin gelişiminde dil ve edebiyatın önemi büyüktür. İslam’ın doğuşunda özellikle Arapça sadece din 
dili olarak değil bilim ve edebiyat dili olarak da kabul görmüştür. İslam’ın yayılmasıyla birlikte her toplum kendi 
dilinde İslam’ın öğretilerini halkına anlatmaya çalışmış ve bu görev dil ve edebiyata yüklenmiştir. Türk edebiyatı 
içerisinde gerek dil gerekse edebiyat bağlamında yazarların ve şairlerin kullandıkları dilde İslami unsurlar oldukça 
fazladır. Ayrıca eserlerinin konusu İslam kültürünü ve dinamiklerini ortaya koyan değerlerdir.



BURANA DERGİSİ

52

 2025, 3(2), 49-62

Çalışmanın Yöntemi

Çalışmada İslam kültür ve medeniyetinin gelişimi genel bir çerçeveyle sunulmuştur. Bu gelişime katkı saylayan 
dilin rolü, İslami söylem ve kavramlar açısından değerlendirilmiş ve edebiyatın bu süreçteki rolü Türk edebiyatı 
içerisinde kanonlaşmış Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâkî, Şeyh Gâlib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl Kısakürek 
ve Sezai Karakoç gibi şair ve yazarların poetik görüşlerinden hareketle ortaya konmuştur.  

1. Dil ve Din: İslami Söylem

Dil, konuşulduğu toplumda her gün işlenerek canlılığını korumaktadır. Dil, toplum içerisinde iletişimi sağlayan bir 
araç ve ortamdır. Toplum, dil kullanımında ona, kendi bireylerinin deneyim, görgü ve geleneklerinin şekillendirdiği 
bazı kalıp ve biçimler vermektedir (Özünlü, 2001, s. 9). Dil, toplumu bir arada tutan en temel unsurlar içerisinde yer 
almaktadır. Her toplumun dil özelliği farklılık gösterse de işlevi aynıdır. “Her dil kendi bünyesinde kendi genetik 
kodlarını taşımaktadır.” (Salahshour Hasankohal, 2025, s. 2). Bu yönüyle dilin sadece iletişim açısından değil 
ayrıca ait olduğu toplumun kültür ve tarihinden izler taşıyarak canlı bir oluşum özelliği gösterdiği ifade edilebilir. 

Dil, toplum tarafından biçimlenerek geçmişten günümüze birçok tanım etrafında karşılık bulmuştur. Doğal bir 
araç olan dil, simge, sembol ve kavramlarla insanlar arasında iletişimi sağlayan en kuvvetli değerdir. Birey dil 
aracılığıyla değerlerine ulaşıp tutunur. Birey dünyaya geldiğinde bir dil içinde doğmakta ve bu yolla içine doğduğu 
dil ile oluşturulmuş kabuller evrenine konumlanmaktadır. Dil, birey doğmadan önce de var olduğundan birey o dille 
kurgulanmış / alımlanmış varlık evreninde bir yer edinmek için, kendisini dilin alanına yerleştirmek durumundadır. 
Birey doğumuyla birlikte dilin varlığını kabul ederek kimliğini oluşturmakta ve böylece topluma karışmaktadır 
(Durmuş, 2017, s. 20).

Türklerin İslamiyet’i kabulüyle Türk kültür ve medeniyeti içerisine dinî söylemlerin girdiği görülmektedir. 
Toplumsal değişimlerde dilin rolü azımsanamayacak ölçüdedir. Geçmişten günümüze dilde muhafazakârlık ve 
yeniliklerle birlikte ortak söylemler ortaya çıkmıştır. Ortak söylemler içerisinde İslamlaşma süreciyle birlikte 
geliştirilen din dilinin mirası ve dinî ilimlerin nakledilen terimleri merkezî özellik taşımaktadır (Kırboğa, 2019, 
s. 84). Dil ve din, kültür ve medeniyeti ortaya çıkaran en temel ögelerdir. İslam geleneğinde dilin kökeni belli 
kavramlar etrafında ortaya konmuştur. Mustafa Shah (2022, s. 497) erken dönem İslam düşünce geleneğinde dilin 
kökeniyle ilgili iki görüş ortaya koymaktadır. Bunlardan birincisi, tevkîf yani lafızların manaları ilk olarak Tanrı 
tarafından ortaya konduğu görüşüdür. Bu görüşe antitez oluşturan ıstılâhtır. Istılâh, dilin, lafızlara iletişimsel anlam 
yükleyen insanlar tarafından, genel uylaşım (convention) ve anlaşma (muvâda‘a) aracılığıyla ortaya çıktığını ifade 
eder. Tevkîf ve ıstılâh, lafızlar ve anlamları arasındaki ilişkinin ilk oluşumunun rastgele oluşuna hükmeder. İslam 
dini içerisinde dilin varlığı diğer unsurlardan daha da ön plandadır. Bunun nedeni İslamiyet’in insanlar arasında 
yayılmasında en önemli araçlardan birinin dil olarak görülmesidir. İslam dini içerisinde dilin önemi vurgulanırken 
kutsal dil tartışmaları da ortaya çıkmıştır. Ancak Kur’an-ı Kerim’in Arapça inmesi, hadislerin Arapça olarak 
ifade edilmesi bu tartışmaları belli oranda ortak düşünceler etrafında birleştirmiştir. “Mekke’de Resûlullah’a 
inen Kur’an ile birlikte vahiy dili sıfatını da kazanan Arap dili, gerek Kur’an, gerekse Allah’ın mesajını kavmine 
ve bütün insanlara aktarmakla görevli bir elçiyle, beyân ve fesâhat karakterine sahip pek çok yeni ifade biçimi 
kazanmıştır.” (Gürkan, 2010, s. 68). Bu ifadelere ek olarak bir başka araştırmacı Fahrettin Olguner (2001, s. 108) 
İslam medeniyeti içerisinde felsefe yapan, fikirlerini ortaya koyan herkesin bu coğrafyada yaşayan her soy ve 
milletten insana hitap edebilmek için yazdıkları eserleri, o dönemin kültür dili olan Arapçayla yazdıklarını ifade 
etmektedir. Yeni ifade biçimleri İslami söylemleri de beraberinde getirmiş, İslam kültür ve medeniyetinin dünden 
bugüne canlı bir şekilde kalmasını ve gelecekte de kalacağını ortaya koymuştur.

Araştırmacılar, Kur’an dilinden hareketle Allah’ın emir ve yasaklarını daha iyi anlama ve anlatma ihtiyacından 
dolayı dil çalışmalarına ağırlık vermişlerdir. Kur’an-ı Kerim’in verdiği mesaj, edebî özellikleri ve söz sanatlarına 
verdiği katkı onun estetik duyarlılığını ortaya koymaktadır (Koç, 2014, s. 62-63). Kur’an dilini anlamak için 
öncelikle Arapçanın inceliklerini bilmek gerekmektedir. Kur’an’ın dili, yalın ve birleşik ifadeleriyle, ıstılahlarıyla, 
üslubuyla, temsilleriyle, teşbihleriyle, istiareleriyle, mecazi ifadeleriyle, kısacası tüm özellikleriyle genel olarak 
peygamberimizin yaşadığı toplumun dilidir (Güven, 2012, s. 9). Allahü teâla, Kur’an-ı Kerim’i okunması, 
anlaşılması ve yaşanması için göndermiştir. Anlaşılması ve yaşanması noktasında dilin varlığı büyük önem arz 
etmektedir.



BURANA DERGİSİ

53

 2025, 3(2), 49-62

İslam dininin insanları birleştirici yanı İslam kültür ve medeniyetinin temelini oluşturmaktadır. İslam medeniyeti, 
Allah’ın gönderdiği dine göre bir arada, kardeşçe yaşama üzerine kurulmuştur. İslam, ilim, ahlâk ve görgü 
medeniyetidir. Bu medeniyetin temelinde dinin direği olan namaz, dayanışma (zekât/sadaka) ve hoşgörü 
yer almaktadır. Çünkü salât ve zekât gibi birçok lafız, Kur’an ve hadislerle yeni anlamlar kazanmış ve İslam 
medeniyetinin en temel öğeleri olan camileri, minareleri, imarethaneleri oluşturmuştur (Dereli, 2020, s. 80). 
Bu temel ögeler, Müslümanların ortak değeridir. Nitekim din de toplumu oluşturan bireylerin aynı düşünce ve 
hareketleri benimseyerek ortak değerler etrafında toplanmasını sağlamaktadır. Dinî bağların güçlülüğü nispetinde, 
toplumsal birlik ve bütünlük korunmaktadır (Tanrıverdi, 2018, s. 598). Kutsal mekânlar ve dinî ritüeller, İslam 
kültür ve medeniyetinin tezahürüdür. İslam’da insanları birleştiren söylemler ve Müslümanlar için kutsal olan 
yerler dil vasıtasıyla nesilden nesile aktarılmıştır.

İslam medeniyeti, ortak değerler etrafında Müslümanları ortak paydada buluşturmaktadır. İslam medeniyetinin 
esnek bir anlayışa sahip olması, İslâm’ın tevhid ilkesine ters düşmeyen söz konusu medenî ve kültürel birikimleri 
almış ve kendi bünyesinde ıslah ve ibka ederek daha da ileriye taşımıştır. İslam medeniyeti bu yönüyle evrensel 
mahiyettedir.  Bu medeniyet, doğduğu günden bugüne kadar insanı merkeze alarak, onun hak, hukuk ve yaşam hakkı 
gibi temel ilkelerini ön planda tutmuştur. Ayrıca bu medeniyet vahye dayanarak Hz. Muhammed’in dil, ırk, renk 
ve coğrafya ayırımı yapmadan beşeriyeti mutluluğa ulaştıracak prensipler doğrultusunda insanlığı kucaklamıştır 
(Yılmaz, 2021, s. 591). Bu kucaklama dil vasıtasıyla gerçekleştirilmiştir. İslam dili, insanları birleştiren kucaklayıcı 
bir yapıdadır.

Türkler arasında da İslamiyet’in yayılması, anlaşılması ve yaşam içerisinde görülmesi dil sayesinde olmuştur. 
Nitekim İslamiyet’in etkisiyle Arapçadan Türkçeye birçok kelime girmiştir. İslam dininin doğru anlaşılması ve 
yaşam felsefesi haline getirilmesinde bu kültürel etkileşim kaçınılmazdır. Eski Türklerde özellikle sözlü kültür 
ürünlerinin yaygın olması, insanların kültürel faaliyetlerle bir araya gelmesi, iletişim halinde olmaları Türkleri 
güçlü kılmış, buna İslam dini de eklenmiştir. Geçmişten günümüze Türk yaşam felsefesinde görülen İslami 
unsurlar, atasözleri, hikâye, roman ve şiir gibi türlerle de canlılığını korumaktadır. Özellikle Türklerin İslamiyet’i 
kabulüyle birlikte ortaya konan edebî ürünlerde İslam dininin tesiri oldukça fazladır. Türklerin İslam’a girmesiyle 
başlayan bu etkileşim yeni bir kültür ortaya çıkarmış, din ve kültür neredeyse iç içe girmiştir. İslam dini ile iç içe 
olan atalarımız dil yönüyle de İslam’dan etkilenmiş, bir takım tabirler ve terimler yanında özlü sözleri de İslam 
dininden almışlardır (Uzundağ, 2020, s. 38). Türkçede İslamiyet’in etkisinden kaynaklı olarak kavram ve kelimeler 
ortaya çıkmış, bu da eserlere yansımıştır. Ortaya çıkan edebî eserler, Türk kültür ve medeniyetini yansıtmaktadır.

İslami söylemlerin halk arasında yaygınlık kazanması, Türk kültür ve medeniyetiyle birleşmesi yazar ve şairlerin 
eserlerinin konusunu da şekillendirmiştir. Bu sebeple İslami unsurlar eserler vasıtasıyla yansıtılarak kalıcılığı 
sağlanmıştır. Yaşam içerisinde değişim ve gelişimler yaşansa da yazının kalıcılık sağlama özelliği yadsınamaz. 
Söz yani dil, hakikatin yaratıcısı, kurucusu ve yaratıcısı olarak kültürü taşıyan temel değerdir. Dilin her bir kişinin 
özgürlüğünün, içinde saygı gördüğü bir olağanüstü hadise olarak görülmesi dilin bireysel yönünü, insanlarla iletişim 
aracı olarak görülmesiyle de toplumsal yönü öne çıkmaktadır (Ellul, 2015, s. 29-30). Tüm bu ifadeler göz önüne 
alındığında dilin, İslam’ın yayılmasında en önemli araç olduğu görülmektedir. Her toplum kendi diline İslam’ın 
emir ve yasaklarını doğru şekilde aktaracak kelimeleri kazandırmıştır. Doğrudan karşılığı olmayan kelimeler de 
Arapçada olduğu şekliyle alınarak kullanılmıştır. Bu anlamda dil ve din iç içedir, dilde bulunan İslami terimler 
dinin gelişimini sağlamış ve bugünlere gelmesine vesile olmuştur.

2. Edebî Şahsiyetlerde ve Eserlerde İslam Kültür ve Medeniyetinin İzleri

Türk-İslâm edebiyatı, İslam tesiriyle şekillenmiş, içerisinde İslam kültür ve medeniyetinin yansımaları olan bir 
edebiyattır. Mehmet Şamil Baş (2019, s. 10) Türk-İslam edebiyatını Türk kültür coğrafyasında yetişen ya da yaşayan 
şair ve yazarların Türkçe, Arapça ya da Farsçanın zengin dil varlığını kullanarak İslam kültürü etkisinde ve Türk 
kültürüyle uyumlu olarak birikimlerini dinî-tasavvufî ve edebî açıdan ele alan bilim dalı olarak tanımlamaktadır. 
Türk-İslam edebiyatı, ortaya çıktığı toplumun tüm değerlerini geleceğe aktarma kaygısında olması İslamiyet’in 
gerek yazar gerekse şairler tarafından kendilerinden sonraki nesle aktarmada görüş ve eserlerini ortaya koymuşlardır. 



BURANA DERGİSİ

54

 2025, 3(2), 49-62

Bütün edebî türlerde İslam kültür ve medeniyetinin izleri görülmektedir, ancak şiir ve nesirde İslam tesiri diğer 
türlere göre daha fazladır. Kur’an-ı Kerim’in indirildiği dönemde şiirin ve hitabetin ön plana çıkmasıyla şairler 
toplumun önde gelen insanları arasında sayılmışladır. O dönemde şiir yarışmaları düzenlenmiş, beğenilen şiirler 
Kâbe duvarına asılmıştır. Kâbe’ye asılan şiirlerden en ünlüsü mu’allaka-i seb’adır (Yıldırım, 2011, s. 62). Hem 
Arap edebiyatı hem de Türk edebiyatı için önemli bir yere sahip olan şiir türü geçmişten günümüze toplumun, 
dilini, dinini, kültürünü ve geleneğini satır aralarında işlemektedir. İslamiyet etkisinde gelişen Türk edebiyatı, 
Karahanlılar devrinde Yusuf Has Hacib’in kaleme aldığı Kutadgu Bilig adlı eserle başlamıştır. Selçuklular 
Dönemi’nde gelişmeye devam etmiş, Osmanlılar Dönemi’nde ise klasikleşerek İslam medeniyetinin önemli bir 
unsuru hâline gelmiştir (Kemikli, 2010, s. 107). Türklerin İslamiyet’i kabulüyle birlikte Türk edebiyatı içerisinde 
konu ve tema bağlamında İslami unsurlar görülmüştür. İslam edebiyatı içerisinde bulunan kavramlar zamanla 
Türk edebiyatında ve Türk-İslam edebiyatında görülmeye başlamıştır. İslami edebiyat, Kur’an-ı Kerim ve hadisten 
kaynağını alarak İslam’ı anlamaya dayanmaktadır. Ayrıca ilahiyat, peygamberlik, elçiler, melekler, kutsal kitaplar, 
ahiret, yeniden diriliş, kıyamet, kader, önceden tanımlanmış emirler ve insanların hayattaki rolü ve insanlık, yaratıcı 
ve tüm dünya ile ilişkileri gibi temel meselelerle ilgilenmektedir (Abukhudairi, 2019, s. 832). Bu meseleler Türk 
edebiyatı içerisinde de yazarlar ve şairler tarafından ele alınmıştır.

Türk edebiyatı içerisinde birçok şair ve yazar İslam kültür ve medeniyetini eserlerinde işlemişlerdir. Özellikle 
Yusuf Has Hacib, “Kutadgu Bilig” eseriyle Hoca Ahmet Yesevi, Divan-ı Hikmet eseriyle Türk İslam edebiyatının 
ilk eserleri olarak Türk toplumunun örf, adet, gelenek-görenek, ahlak ve adalet anlayışlarını ortaya koyan temel 
eserlerdir. Bu isimler dışında Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâki, Şeyh Gâlib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl 
Kısakürek ve Sezai Karakoç gibi yazar ve şairler eserleriyle bu türün öncü isimleri arasında yer almaktadırlar. 
Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâki ve Şeyh Gâlib gibi şairler divan şiiri geleneğinden gelip özellikle ilahi aşkı ana 
tema olarak şiirlerinde işlemişlerdir.

Tekke-Tasavvuf edebiyatı içerisinde ilahi, nutuk, devriye, şathiye ve medhiye gibi türlerde Allah, İslam ve 
Müslümanlık gibi konular işlenmiştir. Özellikle Allah aşkını konu edinen, Tanrıyı övmek ve ona yalvarmak için 
söylenen/yazılan ilahiler, Anadolu’da ve diğer İslam coğrafyalarında dilden dile söylenegelmiştir. 13. yüzyıl 
Anadolu sahasında tasavvuf ve edebiyatta kanonlaşmış isim Yunus Emre’dir. Mevlânâ’nın Horasan’da Farsça’yla 
yaptığı etkiyi Anadolu sahasında Yunus Emre Türkçe şiirlerle yapmıştır. Türklerin İslâmiyet’i kabulüyle tasavvuf 
akımının da etkisiyle dini-tasavvufi bir edebiyat oluşmaya başlamıştır. Türkistan’da Hoca Ahmed Yesevi’yle 
başlayan hikmet geleneği, Anadolu sahasında Yunus Emre’yle etkisini göstermiştir (Yılmaz, 2023, s. 25). Bunun 
örnekleri Yunus Emre’nin kaleme aldığı eserlerde görülmektedir. 

Dağlar ile taşlar ile

Çağırayım Mevlâm seni

Seherlerde kuşlar ile

Çağırayım Mevlâm seni

[…]

Derdi öküş Eyyüb ile

Gözü yaşlı Yâ’kûb ile

Ol Muhammed mahbûb ile

Çağırayım Mevlâm seni

[…]

Yunus okur diller ile

Ol kumru bülbüller ile

Hakkı seven kullar ile

Çağırayım Mevlâm seni (Macit ve Soldan, 2013, s. 87).



BURANA DERGİSİ

55

 2025, 3(2), 49-62

Bir mutasavvıf olan Yunus Emre, 13. yüzyıl ve 14 yüzyıllarda etkisini göstermiş ve kendisinden sonra gelen şairleri 
de düşünceleriyle etkilemiştir. Yunus Emre, özellikle Türk toplumu içerisinde ilahileriyle ünlenmiştir. Yunus 
Emre, şiirlerinde sıklıkla İslam’ın şartlarına değinmiştir. Kelime-i tevhid, namaz, oruç, hac ve zekât şiirlerinin 
temelini oluşturmuştur. Şair, Allah’ın varlığını ve birliğini, Hz. Muhammed’in onun Resulü olduğunu, dünyanın 
geçiciliğini, ibadetler konusunda Hakk’a layık olmayı şiirlerinin satır arasında işleyerek temel poetik görüşünü 
ortaya koymuştur. Yunus Emre, ilahî aşkı tüm ibadetlerin üstünde görmektedir. Yunus ilim, amel, zühd ve takvaya 
sahip olup bunlara güvenmeyi öldürücü bir zehir olarak görmekte Allah aşkını da onun için bir panzehir olarak 
nitelendirmektedir. Yunus Emre’ye göre ilim, ibadet ve taati değerli kılacak olan aşktır (Bars, 2016, s. 303). Şair, 
Allah’ın emir ve yasaklarına her Müslümanın uyması gerektiği görüşündedir. Şiirlerinin satır aralarına inildiğinde 
İslam kültür ve medeniyetinin temelini oluşturan konuların sıklıkla işlendiği görülmektedir.

Türk-İslâm medeniyetinin yetiştirdiği en önemli şahsiyetlerden biri olan Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî, yaşamı 
sırasında ve ölümünden sonra pek çok kişi ve topluluğu etkilemiş büyük bir mütefekkir ve mutasavvıftır (Şafak, 
2013, s. 1). Mevlânâ’nın din anlayışının temelinde çoğulculuk, kuşatıcılık ve sevgi yatmaktadır. Mevlânâ, 
meramını, duygu ve düşüncelerini aktarmada mitoloji, astroloji, halk inançları, kültürel motifler ve inanışları da 
kullanmış, bir bakıma geniş halk kitlelerine de hitap etmeye çalışmıştır. Halk inançlarının ve kültürünün işlevini 
göz ardı etmemiş, bunları olumlu manada kullanmıştır. İnsanları umuda, tövbeye, hakikate, sevgiye, birliğe, 
İslam şemsiyesi altında toplanmaya davet etmiştir (Polat, 2022, s. 65). Mevlânâ, Anadolu’nun Türkleşme ve 
İslamlaşma sürecinde önemli rol oynamıştır. Bu nedenle onun kullanmış olduğu İslami söylem, İslam kültür 
ve medeniyetinin bu günlere gelmesinde etkin rol üstlenmiştir. Mevlânâ’nın evrensel hümanizmi, bütün dinler 
arası savaş ve kargaşa ortamının ortadan kalkması ve bütün insanlığın evrensel bir sevgiyle kuşatılması fikriyle 
yücelmektedir. Mevlânâ’nın bir özelliği de İslâm’ın özü olan “tevhid” akidesine bağlı olarak çevresini, bütün 
halkı, beşeriyeti daima birliğe, birleşmeye, uzlaşmaya, anlaşmaya, sulha ve sevgiye; bunlar için de müsamahaya, 
affediciliğe bıkmadan, usanmadan çağırmış olmasıdır (Sucu, 2017, s. 1). İslam kültür ve medeniyetinin temelinde 
bulunan birlik, birlik olma ve kardeşçe yaşama değerleri Mevlânâ’nın eserlerinde sıkça yer almaktadır. Mevlânâ, 
eserlerini şekillendirirken yaratıcı muhayyilesinde insan, din, sevgi, hoşgörü vb. temaları üzerine yoğunlaşmış ve 
bu değerleri İslam kültür ve medeniyetinin temeli olarak görmüştür.

İslam kültür ve medeniyetini eserlerinde işlemiş bir diğer şair Fuzulî’dir. Fuzulî, kaleme aldığı gazellerinde dinî ve 
tasavvufi izlekleri sıklıkla işleyen bir divan şairidir. Özellikle Arapça Divanı ve Farsça Divanı’nda Kur’an-ı Kerim, 
Hz. Muhammed, iman, İslam gibi dinin temelini oluşturan konulara temas ederek poetik görüşünü ortaya koymuştur. 
Eserlerinde Allah, Kur’an-ı Kerim, peygamber, melek, cennet, cehennem, kader, kaza, ahiret, kıyamet, mahşer, 
şükür, tövbe, günah, vahdet, zikir ve ilahi aşk konularına önemle eğilmiştir. Fuzulî, “Yaratılmışların varlığının 
aslı olan o kaf u nun (kün) Muhammed’in kemalinin (kâf) ı ve nevalinin (nimetinin) nunudur” diyerek Allah’ın ol 
deyince olduran, yani yaratıcının Allah olduğunu ifade etmektedir. Ayrıca İslam dininin kutsal kitabı olan Kur’an-ı 
Kerim için “Kur’an Muhammed’in rütbe ve azametinin sıfatlarıdır. Şeriat hükümleri Muhammed’in kemalinin 
şerhidir.” (Tarlan, 1950, s. 35) ifadelerini kullanmıştır. Şairin şiirlerinde İslam kültür ve medeniyetine dair izler 
bulunmaktadır, ancak izleri doğrudan anlamak zordur. Satır aralarına gizlenen dinî ve tasavvufi unsurlar hem İslam 
kültür ve medeniyetinin simgesi hem de yaşadığı dönemden günümüze kadar gelmesi açısından önemlidir. Fuzulî, 
İslam’ın ruhani yönünü eserlerinde vurgulamış, Allah’a ulaşma ve Allah’a duyulan aşkı manevi bir yolculuk olarak 
görmüştür.

Bâkî, divan şiirinin önemli şairleri arasında yer alan “sultânü’ş-şu‘arâ” ünvanıyla anılan bir şairdir. Şair, divanında 
dinî ve tasavvufi konulara değinerek İslam dininin kültürünü ve medeniyetini gelecek kuşaklara aktarma 
düşüncesindedir. Bâkî Divanı’nda peygamber kıssaları ve mucizeleri, dinî ve tasavvufî şahsiyetler, Kur’an ayetleri, 
sure isimleri ve hadislere rastlamak mümkündür (Güler ve Moral, 2024, s. 242). Şair, “Kelâm-ı ‘aşk ey Bâkî ser-
â-ser sırr-ı vahdetdür, Murâdı cümlenüñ birdür bütün dünyâyı söyletsen” beytiyle aşk sözünün baştanbaşa vahdet 
sırrı olduğunu, bütün dünyanın fikrinin bu yönde olduğunu belirtmektedir (Timurtaş, 1987, s. 263). Bâkî, şiirlerinde 
aşk konusunu işlese de bu aşk ilahi aşkın, dolayısıyla Allah, peygamber ve İslam’ın derinliklerini işlediği şiirlerdir. 
Şairin yaratıcı muhayyilesinde tasavvufi öğretilerin, insanın anlam ve ruhsal arayışının ve Allah’a yakınlığın 



BURANA DERGİSİ

56

 2025, 3(2), 49-62

bulunması eserlerinin konusunu da şekillendirmiştir. Bu yönüyle Bâkî’nin şiirlerinde İslam kültür ve medeniyetine 
ait unsurlar bulunmaktadır. İslam’ın evrensel ilkeleri arasında yer alan adalet, tevazu, sabır ve ahlak gibi kavramlar 
şiirlerinin temelini oluşturmaktadır. Şairin şiirlerinde İslam kültür ve medeniyet kavramları birey-birey ya da birey-
toplum üzerinden yansıtılmaktadır. Şeyh Gâlib, Türk İslam edebiyatı içerisinde yer alan, eserleriyle dinî, tasavvufi 
ve mistik metinleri ortaya koyan bir şairdir. Şeyh Gâlib, Divan’ında Kur’an-ı Kerim, Hadis-i Şerif, peygamber 
kıssaları ve mucizeleri, İslam tarihi, tefsir, fıkıh, kelâm ve tasavvufi şahsiyetlerden bahsederek İslam kültür ve 
medeniyetini yaşadığı dönemde ortaya koymaya çalışmıştır. Şeyh Gâlib, şiirlerinde yoğun olarak iktibas yoluyla 
Kur’an-ı Kerim’den ayetlere yer vermektedir. Şair, İslam kültür ve medeniyetinin temel kaynağından yola çıkarak 
dinî ve tasavvufi ögelere yer vermiştir. Şiirlerinde ayetlerden iktibas yoluyla bahsederken bazı şiirlerinde de telmih 
sanatını kullanarak ayetlere gönderme yapmıştır. Şeyh Gâlib şu rubaîde,

“Yokdur nazar olsa bu cihânda ne ki var

Var yoktan olup yokluğa geldi tekrâr

Var var bula gör anı ki yok yok Allâh

Yoklukda bulundu yok imiş var ise yâr”

diyerek Rahmân suresinin 26-27. ayetlerinde buyurulan “Yeryüzünde bulunanların hepsi fânidir. Azamet ve kerem 
sahibi Rabbinin zatı bâkî kalır” ifadelerine telmihte bulunmuştur (Keleş, 2020, s. 1). Şeyh Gâlib, Mevlevilik 
geleneğinden gelen ve bu geleneğe sıkı sıkıya bağlı bir şairdir. Bu nedenle Divan’ındaki şiirlerinde Allah’a ulaşma, 
manevi arayış ve nefsin terbiyesi gibi izleklerin öne çıktığı görülmektedir. Şairin düşünce dünyasında şekillenerek 
ortaya çıkan bu izlekler İslam kültür ve medeniyetinin temel ifadelerini oluşturmaktadır. Onun tasavvuf ve sufi 
düşüncesi, aşkın manevi bir olgu olması, bireyin içsel yolculuğunda nefsin terbiyesi, kolektif değerler ve ahlak 
anlayışının önemi ile akıl ve iman kavramlarının bir arada kullanılması şairin poetik görüşünü ortaya koymaktadır. 
Şeyh Gâlib, İslam kültür ve medeniyetine ait konu ve kavramları şiirlerinde işleyerek hem dinî değerlerin geleceğe 
aktarımında rol oynamış hem de kendisinden sonra gelen şairlerin şiir görüşlerini de bu yönde etkilemiştir.

Mehmet Akif Ersoy, dinî ruh ile millî ruhu dünya görüşü haline getirmiş ve bu çizgide eserler ortaya koymuş bir 
şairdir. Mehmet Akif, yaşadığı dönemin en ümitli insanı olarak İslam ve Türk tarihinden hareketle “Doğrudan 
doğruya Kur’an’dan alıp ilhamı, Asrın idrakine söyletmeliyiz İslamı” diyerek bir ümit felsefesi oluşturmaya 
çalışmıştır. Mehmet Akif, İslam inancıyla Türklüğün hayat felsefesini birleştirdiği Safahat eseri, Türk-İslam 
inanışının bakiyesidir (Korkmaz ve Özcan, 2012, s. 243). Safahat içerisinde İslam birliği, İslam dünyası için bir 
uyanış çağrısı, ayet ve hadis yorumlaması ve Asım’ın nesli gibi temel görüşler yer almaktadır. Mehmet Kaplan 
(2019, s. 186) Mehmet Akif için dinin insanları nizama sokan ve yükselten bir kuvvet olduğunu ifade etmektedir. 
Mehmet Akif, Müslümanlığa sadece bir ahiret dini olarak bakmaz, ayrıca onun dünyayı da düzeltebileceğine 
inanmaktadır. Akif, İslam kültür ve medeniyetinin temelini oluşturan değerlere eserlerinde değinerek umutlu bir 
geleceğin mimarlarından bir haline gelmiştir. Nurettin Topçu (2019, s. 102) edebiyat ve sanat tarihimizde Akif’in 
yerini Yunusların, Fuzulîlerin ve Sinanların başucunda olarak nitelemektedir. Ayrıca Akif’in yalnız yirminci 
asrın Müslüman-Türk şairi değil, dokuz yüzyıllık bir tarihin en yükseklerde duran terennümcüsü konumundadır. 
Sanatta fertten Allah’a, beşeri aşklardan ilahi aşka, birlerden bütünün sevdasına doğru basamaklanan Mevlânâlarla 
Yunusların yürüttükleri kervanın önünde giden Akif’tir. Mehmet Akif, umutsuz dönemlerin en umutlu insanıdır. 
Gücünü dinî ruh ve millî ruhtan almaktadır.

“İşte Tevfîk-i ilâhîye, yürekten inanan

İşte “lâ havle aleyhim” diye Kur’an-ı Hakîm

Bu velî zümreyi etmektedir ancak tekrîm”

Mehmet Akif (2016, s. 9) Allah’a yönelenlerin dünya hayatının da ahiret hayatının da ilahi teminat altında olduğu 
görüşündedir. Akif, yaşam felsefesinin temeline Kur’an-ı Kerim’den öğrendiği ahlakı yerleştirir. İslam kültür ve 
medeniyetinin esas unsurlarından biri olan ahlak, hem yaşamın hem de ahiretin kazanılması yönünde bir değer 
atfedilmiştir.



BURANA DERGİSİ

57

 2025, 3(2), 49-62

Necip Fazıl Kısakürek, İslam kültür ve medeniyetinde peygamberleri ayrı bir konuma yerleştirir. Özellik Çile 
eserinde peygamber izlekli şiirleri yoğunluktadır. Necip Fazıl, Hz. Muhammed’i bir kılavuz olarak görmektedir ve 
İslam peygamberinin dünyadaki en büyük inkılabın sahibi olduğunu vurgulamaktadır. Ancak yazılarında bu inkılaba 
ulaşmanın mümkün olmadığını sadece örnek alınabileceğine işaret etmektedir (Koçak, 2016, s. 213). Necip Fazıl, 
(2015, s. 79) İslam kültürü ve medeniyetinin gelişiminde en büyük katkının Hz. Muhammed tarafından ortaya 
konduğu ifade edilmektedir. Şair, “Sende insan ve toplum, sende temel ve bina; / Ne getirdin, götürdün, bildirdinse 
âmennâ!..” dizeleriyle Hz. Muhammed’in bir medeniyet kurucu ve onun geleceğe taşıyanı olarak ifade etmektedir. 
Kısakürek yazılarında fikri görüşünü insanların daha iyi anlayacağını düşünerek hadislere yer vermektedir. Necip 
Fazıl’ın İslami hayata dönüşünden sonra tek gayesi, Hz. Peygamber’in yolundan gitmek, onun ulaştığı kemale 
ulaşmak, onun getirdiği güzel ahlâk ve düzeni topluma yaymak olmuştur. Kısakürek davasını savunmak, fikirlerini 
geniş halk tabakalarına ulaştırmak için konferanslar verip kitaplar yazmıştır (Yılmaz, 2018, s. 145).

“Anladım işi, sanat Allah’ı aramakmış

Marifet bu, gerisi yalnız çelik çomakmış…” (Kısakürek, 2015, s. 79).

Kısakürek, Arvasî ile tanıştıktan sonraki yaşantısında bütün yaratıcı muhayyilesini Allah, Kur’an-ı Kerim, Hz. 
Muhammed, hadis-i şerif üzerine çevirmiştir. Tasavvufu İslam’ın özü olarak kabul eden ve kaynak olarak tasavvufun 
menşeini Hz. Muhammed (sav)’e bağlayan Necip Fazıl, İslam’ı dâhilî ve haricî unsurları ile bir bütün olarak görür. 
Bu bütünlüğün cisim bulduğu yegâne varlık olarak da Hz. Peygamber’i örnek şahsiyet olarak görmektedir (Güler, 
2013, s. 33). 

Sezai Karakoç’un poetik görüşü, İslam, dolayısıyla Müslümanlık üzerinedir. Karakoç, Müslümanların 
coğrafyalarını, tarihlerini birleştirme, bu yolla da bir kültüre erme zorunda olduklarını ifade etmektedir. Karakoç 
(2020, s. 63) İslam uygarlığının yeniden dirilişe katkıda bulunma, birlik idealinin yanında politik bir birliğin de 
olması gerektiği düşüncesindedir. Şair, İslam kültür ve medeniyetinde durmadan birleşme, durmadan yaklaşma 
ve durmadan kaynaşma gücünün var olduğu görüşündedir. Karakoç, Hz. Muhammed’i insanlığa yol gösteren, 
cehaletten kurtaran biri olarak görmektedir. İslam dini için bir diriliş felsefesi ortaya koyan Karakoç, İslam kültür 
ve medeniyetini yarınlara taşımak için Mevlânâ, İmam-ı Gazali ve İmam-ı Rabbani gibi dünün önemli âlimlerinden 
yararlanmıştır. Münire Kevser Baş’ın (2015, s. 5) ifadesine göre Karakoç’un diriliş ifadesinin ana kaynağında 
Tanrı’nın yaratışına imrenen ve uyumunu arayan düşünce bulunmaktadır. Diriliş ruhunu yaratan özde ruh coşkusu, 
vahiyden emzirilen ilham yağmurlarını kollama ve rahmet bulutlarını sağış tutkusu bulunmaktadır. Sezai Karakoç 
bir bakıma günümüzden geriye doğru gidildiğinde kendisini yakın tarih bakımından Necip Fazıl, Yahya Kemal, 
Mehmet Akif, uzun tarihî dönem içinde ise İmâm-ı Rabbani, Muhyiddin-i ibn-i Arabi, Mevlânâ, Yunus Emre ve 
İmam Gazzalî gibi mutasavvıf ve şairlerle aynı çizgide, aynı amaca matuf olarak temellendirmektedir. Hepsi aynı 
millet mefkûresinin erleri, erenleri olarak görülmektedirler (Aytekin, 2019, s. 1832-1846).

Karakoç’un düşünce yapısının temelinde medeniyet bulunmaktadır. Bunun iki nedeni vardır: İlki kendi ifadesiyle 
“İman ve İslam medeniyetin merkezi çekirdeği, tohumudur” söylemidir. İkincisi de Karakoç’un düşünce dünyasının 
merkezinde bulunan medeniyeti bireyi içine alan bir kavram olarak nitelendirmesidir. Karakoç, medeniyeti; insanın 
hem fiziksel hem fizyolojik ihtiyaçlarını karşılayan aynı zamanda manevi, ahlaki, metafizik ve kültürel isteklerini 
şekillendiren bir değer olarak görmektedir (Bulut, 2023, s. 19). Karakoç’un eserlerinin temelinde yatan medeniyet 
ve kültür unsurları, millî ve manevi değerler bağlamında canlılığını koruyan bir diriliş felsefesine dönüşmüştür.  

Adı geçen yazar ve şairlerde İslam’ın temelini oluşturan değerler gerek yaşamlarına gerekse eserlerine yerleşmiştir. 
Eserlerinde kullandıkları dini söylem, İslam kültür ve medeniyetinin günümüze kadar ulaşmasında ve geleceğe 
aktarımında büyük önem arz etmektedir. Bu aktarım, dil ve edebiyat sayesinde sağlanmaktadır. Dilin gücü hem 
İslam’ın yayılmasına olanak sağlamış hem de edebiyatla kalıcılık sağlamıştır.

Sonuç 

Kültür, insan yaşamını şekillendiren değerler ve inançların toplamı olarak anlam kazanırken medeniyet de toplumun 
düşünce dünyasının, sanatı ve biliminin toplamını ifade etmektedir. Bir inanç sistemi olarak İslam, Müslüman 



BURANA DERGİSİ

58

 2025, 3(2), 49-62

halkların yaşam biçimlerini doğrudan etkilemiştir. Dolayısıyla hem kültürün hem de medeniyetin gelişiminde 
İslam’ın etkisi oldukça yüksektir. İslam’ın temel esasları, insan yaşamının özellikle manevi değerlerini etkileyerek 
hem kültürün hem de medeniyetin şekillenmesinde bir düzeltme (onarma) rolü üstlenmiştir. Başlı başına İslam 
kültür ve medeniyeti, geçmişten günümüze toplumsal yaşamın bütün maddî ve manevi unsurlarını içine alan geniş 
bir yapıdır. Bu kültür ve medeniyet birçok unsur etrafında etkisini göstererek günümüze kadar gelmiştir.  

İslam kültür ve medeniyetinin gelişmesinde ve günümüze kadar gelmesinde dil ve edebiyatın rolü yadsınamaz. 
Dil, sürekli canlılığını koruyan bir değer olarak İslami unsurları da her an canlı tutmaktadır. Ayrıca İslam kültür ve 
medeniyetinin kalıcılığını ve geleceğe taşınmasını sağlayan en önemli unsurdur. Dil, aynı zamanda edebî unsurları 
ortaya çıkarmaktadır. Nitekim bu sayede edebî eserler, içinde doğduğu toplumun yaşamından, inanç sisteminden, 
örf, adet, gelenek ve göreneğinden izler sunmaktadır. Çalışmada İslam kültür ve medeniyetinin gelişiminde dil ve 
edebiyatın rolü örnekler üzerinden ortaya konmuştur. Gelinen noktada dil, İslam kültür ve medeniyetinin geleceğe 
aktarımında en önemli araç olarak görülmüştür. Yazar ve şairler de edebî eserlerinde, poetik görüşlerini İslam 
kültür ve medeniyeti etrafında şekillendirerek tema/izleklerini Kur’an-ı Kerim, Hz. Muhammed, İslamiyet ve dinî 
değerler üzerine şekillendirmişlerdir. Sonuç itibarıyla kültür ve medeniyet dil yoluyla kalıcı hale gelmiş, edebiyatla 
da yaşam içerisine katılmış ve insanlar Allah’ın emir ve yasaklarına göre yaşamlarını şekillendirmişlerdir. 

Türk edebiyatı içerisinde Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâkî, Şeyh Gâlib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl Kısakürek 
ve Sezai Karakoç gibi isimler İslam kültür ve medeniyetini yaratıcı muhayyilelerinin temeline yerleştirerek eserler 
ortaya koymuş bazı şairlerdir. İslam’ın ve İslam kültür ve medeniyetinin günümüze kadar gelmesinde ve yarınlara 
taşınacak olmasında bu yazar ve şairlerin dolayısıyla dil ve edebiyatın rolünün büyük olduğu anlaşılmaktadır.

Kaynakça

Abukhudairi, A. K. (2019). Yeni bir İslami edebiyat teorisi doğrultusunda evrensellik. (N. Aydın Satar Çev.). Şırnak 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (23), 825-843. 

Ağırakça, A. (2020). İslam medeniyeti ve bu medeniyetin öncüleri. Lale, Kültür, Sanat ve Medeniyet Dergisi, (2), 
125-129. 

Altınkaynak, E. (2015). Anlatım esasına dayalı metinler ve din. Ardahan Üniversitesi.

Assmann, J. (2018). Kültürel bellek. (A. Tekin Çev.) Ayrıntı.

Aydın, F. (2023). Kültür ve medeniyet tartışmaları bağlamında İslâm medeniyetinin Türk eğitim sistemindeki yeri. 
Elektronik Eğitim Bilimleri Dergisi, (24), 184-197.

Aytekin, A. (2019). Sezai Karakoç edebiyatında Türk toplum kültürünün temel dayanak noktası olarak İslam 
vurgusu, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, (72), 1832-1846.

Bars, M. E. (2016). Yunus Emre’nin deyişlerinde İslam’ın şartları. Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, (33), 
286-305. 

Baş, M. K. (2015). Bütünlüklü bir dünya görüşü olarak diriliş düşüncesi. Diriliş Dünya Görüşü ve Sezai Karakoç 
Sempozyumu, 1-9. 

Baş, M. Ş. (2019). Bir ilahiyat bilim dalı olarak Türk-İslâm edebiyatı. İslâmî İlimler Dergisi, (2), 9-26. https://doi.
org/10.34082/islamiilimler.630666.

Bulut, N. (2023). Sezai Karakoç’un şiirlerini oluşturan konular, Avrasya Beşeri Bilim Araştırmaları Dergisi, 3(1), 
1-30. https://doi.org/10.7596/abbad.31072023.001.

Çakmak, E. vd. (2022). İslam kültür ve medeniyeti. MEB. 

Dereli, M. V. (2020). Arap dili ve edebiyatının İslâm medeniyeti için önemi. Necmettin Erbakan Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, (49), 65-87.

Durmuş, M. (2017). Kimlik, dil ve öteki ilişkisi açısından Türkçenin konumlandırılması. Türk Dili, (782), 17-26. 

Eliot, T. S. (1981). Kültür üzerine düşünceler. (S. Kantarcıoğlu Çev.). Kültür Bakanlığı.

https://doi.org/10.34082/islamiilimler.630666
https://doi.org/10.34082/islamiilimler.630666


BURANA DERGİSİ

59

 2025, 3(2), 49-62

Ellul, J. (2015). Sözün düşüşü. (H. Aslan Çev.). Paradigma.

Erol, G. (1986). Kültür değişmesi ve milliyetçilik. Ötüken.

Erol, G. (1989). İslam’ın bugünkü meseleleri. Ötüken.

Ersoy, M. A. (2016). Safahat. Anonim.

Gökalp, Z. (1972). Hars ve medeniyet. Diyarbakır’ı Tanıtma ve Turizm Derneği.

Güler, K. ve Moral, M. (2024). Bâkî’de tasavvuf tasavvuru. Uluslararası Medeniyet Çalışmaları Dergisi, (9), 223-
255.

Güler, T. (2013). Necip Fazıl Kısakürek’in hayatında ve eserlerinde tasavvuf olgusu. Dede Korkut Türk Dili ve 
Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, (2), 19-44.  

Gürkan, N. (2010). Kur’ân’ın anlaşılırlığı bağlamında İslâm geleneğinde dil olgusu ve ‘beyân’ kavramı. Marife: 
Dini Araştırmalar Dergisi, (10), 67-96. https://doi.org/10.5281/zenodo.3344168.

Güven, Ş. (2012). Kur’an dilinin özellikleri. Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (30), 7-20. 

Kaplan, M. (1987). Türk milletinin kültürel değerleri. Kültür ve Turizm Bakanlığı.

Kaplan, M. (2019). Şiir tahlilleri 1. Dergâh.

Karakoç, S. (2020). Diriliş neslinin amentüsü. Diriliş.

Kazıcı, Z. (2019). İslam kültürü ve medeniyeti. Kayıhan.

Keleş, R. (2020). Türk İslâm edebiyatının muhteva kaynakları: Şeyh Gâlib örneği. Bilimname XLI(1), 443-484. 
http://dx.doi.org/10.28949/bilimname.673704.

Kemikli, B. (2010). Türk İslam edebiyatı giriş. Emin.

Kırboğa, Z. (2019). Dil ve kültürel değerler ilişkisi: dinî terimler örneği. Current Research in Social Sciences, (5), 
83-94. https://doi.org/10.30613/curesosc.525192.

Kısakürek, N. F. (2015). Çile. Büyük Doğu.

Koç, T. (2014). İslam estetiği. İSAM.

Koçak, M. (2016). Mehmed Âkif Ersoy, Necip Fazıl Kısakürek ve Sezai Karakoç şiirlerinde bir medeniyet öncüsü 
olarak Hz. Muhammed. FSM İlmi Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, (8), 203-222. 

Korkmaz, R. ve Özcan, T. (2012). Cumhuriyet dönemi Türk şiiri. Ramazan Korkmaz (Ed.), Yeni Türk Edebiyatı 
1839-2000 El Kitabı. (s. 237-340). Grafiker. 

Macit, M. ve Soldan, U. (2013). Edebiyat bilgi ve teorileri el kitabı. Grafiker.

Mengüşoğlu, T. (2015). İnsan felsefesi. Doğu Batı.

Oba, A. E. (2020). Türk milliyetçiliğinin doğuşu. Doğu Batı.

Olguner, F. (2001). Türk İslâm düşüncesi üzerine. Ötüken.

Özakpınar, Y. (1999). Kültür ve medeniyet anlayışları ve bir medeniyet teorisi. Ötüken.

Özakpınar, Y. (2019). İslam medeniyeti ve Türk kültürü. Ötüken.

Özünlü, Ü. (2001). Edebiyatta dil kullanımları. Multilingual.

Polat, M. (2022). Mevlânâ’nın dinsel inançlara ve kültürel motiflere bakışı. Uluslararası Filoloji Bengü, (2), 50-66.

Salahshour Hasankohal, T. (2025). Eski Türkçedeki “ıḍuk” sözcüğünün tarihî seyri. BELGÜ Dil ve Edebiyat 
Dergisi, (2), 1-13.

Shah, M. (2022). Dilin kökeni üzerine klasik İslâmî söylem: kültürel hafıza ve sünnîliğin savunusu. (S. Dinçaslan, 
R. Uysal Çev.). Kader, (20), 495-516. https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1103930.

https://doi.org/10.5281/zenodo.3344168
http://dx.doi.org/10.28949/bilimname.673704
https://doi.org/10.30613/curesosc.525192
https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1103930


BURANA DERGİSİ

60

 2025, 3(2), 49-62

 Sucu, E. (2017). Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin Anadolu’nun Türkleşme ve İslamlaşma sürecine etkisi [Yüksek 
lisans tezi, Hitit Üniversitesi]. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/

Şafak, Y. (2013). “Türk kültürü ve medeniyetinde Mevlâna’nın yeri ve önemi. https://www.semazen.net/turk-
kulturu-ve-medeniyetinde-mevlananin-yeri-ve-onemi/.

Şemşek, V. (2020). İslam medeniyetinin temelleri ve tarihi gelişim süreci. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergisi, 
(45), 280-290. 

Tanrıverdi, H. (2018). Din-kültür ilişkisi üzerine bir değerlendirme. Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, (8), 595-601. 

Tarlan, A. N. (1950). Fuzûlî’nin Farsça divanı. Milli Eğitim Basımevi.

Timurtaş, F. K. (1987). Bâkî divanı’ndan seçmeler. Kültür ve Turizm Bakanlığı.

Topçu, N. (2019). Mehmet Âkif. Dergâh.

Uzundağ, M. S. (2020). Din ve sözlü kültür ilişkisi bağlamında atasözlerin hadislerdeki izdüşümü. The Journal of 
Turk-Islam World Social Studies, (24), 35-41. 

Yıldırım, M. (2011). İslam sanatı ve estetiğinin temelleri. Palet.

Yılmaz, O. (2018). Necip Fazıl Kısakürek’in hadis kültürü ve kullandığı bazı hadislerin değerlendirmesi. Tokat 
Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (2), 143-168.

Yılmaz, O. (2023). Türk uygarlığının inşasında dil ve edebiyatın rolü. Journal of Turkic Civilization Studies, 4(1), 
22-34.

Yılmaz, Y. (2021). İslâm medeniyetinin ortaya çıkışı, temel özellikleri ve gerilemesiyle ilgili bir değerlendirme. 
Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (22), 591-612. https://doi.org/10.29029/busbed.934488.

https://doi.org/10.29029/busbed.934488


BURANA DERGİSİ

61

 2025, 3(2), 49-62

Extended Abstract

Culture and civilization are concepts that form the essence of social life. It is seen that these concepts create an 
identity in the individual, as culture ensures the internal maturation of the individual, while civilization shapes 
the external development. Islamic culture and civilization have been transmitted from generation to generation 
through oral and written culture from past to present. The basis of Islamic culture and civilization is the Quran and 
hadiths. The fact that the Quran was revealed to be read, understood and lived reveals the importance of language 
and literature. Many poets and writers in Turkish literature have become carriers of culture and civilization by 
including discourses in their works that will carry the Islamic religion to the future. Some of these poets are Yunus 
Emre, Mevlana, Fuzuli, Baki, Seyh Galib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazil Kisakurek and Sezai Karakoç. The 
poets mentioned Allah, Hz. Muhammad, the Quran and hadiths in their poems and presented Islamic culture and 
civilization within the framework of Islamic discourse and literary works. This study aims to reveal the role of 
language and literature in the development and formation of Islamic culture and civilization based on the thoughts 
of the poets mentioned.

 Islamic culture and civilization began with Hz. Adam and has developed and taken shape until today. The 
transmission of Islamic culture and civilization to people has gained continuity through the Prophets. The necessity 
of acting according to Allah's commands and prohibitions is learned from the warnings given to Hz. Adam. These 
warnings have formed the source of Islamic civilization and have survived to the present day. It is seen that human 
history has been shaped by deviation from the source of civilization and returning to it. Returning to the source of 
revelation was provided by the prophets sent. Muslims have also interacted with other cultures and civilizations 
through trade, conquest and preaching. With this interaction, the experience and civilizational accumulations of 
different societies have been utilized. The close acquaintance with the beliefs, thought structures, political, social, 
economic, cultural and scientific structures and accumulations of other cultures and civilizations has also positively 
affected the development of Islamic culture and civilization. In order to express the place of the concepts of culture 
and civilization in Islam more clearly, it is necessary to go into the definitions of these concepts.

With the acceptance of Islam by the Turks, it is seen that religious discourses entered Turkish culture and civilization. 
The role of language in social changes is considerable. Common discourses have emerged with conservatism 
and innovations in language from the past to the present. In common discourses, the heritage of the religious 
language developed with the process of Islamization and the transmitted terms of religious sciences are of central 
importance. Language and religion are the most fundamental elements that reveal culture and civilization. In 
the Islamic tradition, the origin of language has been revealed around certain concepts. The spread of Islamic 
discourses among the public and their integration with Turkish culture and civilization have also shaped the subject 
of the works of writers and poets. Although there are changes and developments in life, the feature of writing that 
provides permanence cannot be denied. Speech, that is, language, is the fundamental value that carries culture 
as the creator, founder and creator of truth. The fact that language is seen as an extraordinary event in which the 
freedom of each person is respected, highlights the individual aspect of language, and the social aspect comes to 
the forefront when it is seen as a means of communication with people.

Many poets and writers in Turkish literature have dealt with Islamic culture and civilization in their works. 
Especially Yusuf Has Hacib, Hoca Ahmet Yesevi with his work “Kutadgu Bilig”, Divan-ı Hikmet are the first 
works of Turkish Islamic literature, which are the basic works that reveal the customs, traditions, morals and justice 
concepts of Turkish society. Apart from these names, writers and poets such as Yunus Emre, Mevlana, Fuzuli, Baki, 
Şeyh Galib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl Kısakürek and Sezai Karakoç are among the pioneers of this genre 
with their works. Poets such as Yunus Emre, Mevlana, Fuzuli, Baki and Şeyh Galib came from the tradition of 
divan poetry and especially dealt with divine love as the main theme in their poems. Based on the poets mentioned 
in the study, they have revealed the place of literature in Islamic culture and civilization. These writers and poets, 
and therefore language and literature, have a great role in the survival of Islam and Islamic culture and civilization 
to the present day and in its transfer to the future.



BURANA DERGİSİ

62

 2025, 3(2), 49-62

Çalışmanın yazarı “COPE-Dergi Editörleri İçin Davranış Kuralları ve En İyi Uygulama İlkeleri” 
çerçevesinde aşağıdaki hususları beyan etmiştir:

Etik Kurul Belgesi: Bu çalışma için etik kurul belgesi gerekmemektedir. / Ethics Committee Approval: 
Ethics committee approval is not required for this study.

Finansman: Bu çalışma için herhangi bir kurum veya kuruluştan destek alınmamıştır. / Funding: No 
support was received from any institution or organization for this study.

Destek ve Teşekkür: Çalışmanın araştırılması ve yazımı esnasında destek veya fikirlerine başvurulan 
herhangi bir kişi bulunmamaktadır. / Support and Acknowledgments: There is no person whose support 
or ideas are consulted during the research and writing of the study.

Çıkar Çatışması Beyanı: Bu makalenin araştırması, yazarlığı veya yayınlanmasıyla ilgili olarak yazarın 
potansiyel bir çıkar çatışması yoktur. / Declaration of Conflicting Interests: The author has no potential 
conflict of interest regarding research, authorship or publication of this article.

Yazarın Notu: Bu çalışma herhangi bir tezden üretilmemiştir. / Author’s Note: This study was not 
produced from the thesis.

Katkı Oranı Beyanı: Bu makalenin tüm bölümleri tek bir yazar tarafından hazırlanmıştır. / Author 
Contributions: All sections of this article have been prepared by a single author.



63

BURANA - Türkoloji Araştırmaları Dergisi
www.buranadergisi.com

Cilt/Volume: 3 Sayı/Issue: 2 Yıl/Year: 2025 ISSN: 2980-2873

Bilge Kağan ve Kül Tigin Yazıtlarında Türkçe ve Çince Bölümlerin İçerik ve Üslup 
Açısından Değerlendirilmesi

Evaluation of the Turkish and Chinese Sections in the Bilge Khagan and Kül Tigin 
Inscriptions in Terms of Content and Style 

Fatih ÇELİK1

1.	 Dr. Öğr. Üyesi, Erciyes Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, E-posta: fatih.celik@erciyes.edu.tr

Geliş/Received: 11.10.2025
Kabul/Accepted: 27.12.2025
Yayım/Published: 30.12.2025

10.5281/
zenodo.18110168

buranadergisi.com

Çelik, F. (2025). Bilge Kağan ve Kül Tigin Yazıtlarında Türkçe ve Çince Bölümlerin İçerik ve Üslup Açısından Değerlendirilmesi. BURANA - 
Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 3(2), 63-76. https://doi.org/10.5281/zenodo.18110168.

Araştırma MakalesiAraştırma Makalesi
Research ArticleResearch Article

Öz

Göktürk Yazıtları, Türk yazı tarihinin miladı olarak kabul edilir. Yazıtlar, 8. yüzyıldan günümüze ışık tutmaktadır. Göktürk Ya-
zıtları, sadece Türklerin yazı kullandıklarının ilk ispatı olmakla kalmayıp, Türk devlet yapısını, yönetim anlayışını, kültürünü, 
başka toplumlarla olan ilişkisini, tarihini vb. birçok yönünü ortaya koymuştur. Göktürk Yazıtlarından daha eski tarihlere ait bazı 
yazıtlar bulunmuş olmakla birlikte, bulunan bu yazıtların içerikleri olarak Göktürk Yazıtları kadar kapsamlı değildir.

Bu çalışmada yazıtların daha önce değerlendirilmeyen bir yönü ele alınacaktır. Çalışmada öncelikli olarak, “Yazıtlarda Türkçe-
nin yanında neden Çince kullanılmıştır?” sorusuna cevap aranmıştır. Bu sorunun cevabı aranırken, Göktürk Yazıtlarının dikil-
diği dönemdeki Türk-Çin ilişkileri; bu dönemin öncesi ve sonrasını kapsayacak biçimde bölgede Türkçe ve Çincenin kullanımı; 
yazıt dikme geleneğinin kökeni, bu çalışmada, Türklerde yazıt dikme geleneği ile yazıtlarda yer alan Türkçe ve Çince metinler 
incelenmiştir. Çalışmanın ortaya çıkmasında belirleyici olan temel etken; yazıtların Türkçe metinlerinde gelecek kuşaklara, diğer 
unsurların yanı sıra, ‘Çinlilere güvenilmemesi’ yönünde uyarılarda bulunulurken, aynı yazıtların Çince metinlerinde Çin impa-
ratorunun Türklerle dostane ilişkiler içinde olduğunu vurgulayan söylemlere yer verilmesidir. Bu çelişkili görünüm, Türklerin 
Çinlilere yönelik olumsuz bir bakışa sahip olmalarına rağmen, yazıtlarda Çince metinlerin bulunmasına neden müsaade ettikleri 
sorusunu gündeme getirmektedir. Yazıtların dikildiği dönem sosyal, askerî ve siyasî açıdan değerlendirildiğinde bu duruma dair 
mantıklı açıklamalar mevcuttur. Bu çalışma, söz konusu soruya çok yönlü bir değerlendirme ile cevap vermeyi amaçlamaktadır.

Anahtar Kelime: Bilge Kağan ve Kül Tigin Yazıtları, Türk-Çin İlişkileri, Türkçe ve Çince Metinler, İki Dilli Yazıtlar, 
Söylem Analizi

Abstract

The Göktürk Inscriptions are regarded as the milestone of Turkish writing history, illuminating the period from the 8th cen-
tury to the present. They are not only the earliest evidence of Turkish literacy but also provide rich information on the state 
structure, administration, culture, relations with other societies, and history of the Turks. Although some earlier inscriptions 
exist, none match the Göktürk Inscriptions in scope and narrative style. Since their discovery, numerous studies have been 
conducted from various perspectives.

This study focuses on a less examined question: “Why was Chinese used alongside Turkish in the inscriptions?” To answer 
this, Turkish-Chinese relations of the era, the use of both languages before and after the period, the origins of stele-erecting 
traditions, and a content analysis of the Turkish and Chinese texts were examined.

A striking contrast motivated this research: while the Turkish texts advise future generations not to trust the Chinese, the 
Chinese section includes statements by the Chinese Emperor highlighting close ties with the Turks. Despite their distrust, the 
Turks allowed Chinese to be inscribed on their monuments. When the sociopolitical and military context of the time is conside-
red, these contradictions become more understandable. The study concludes by evaluating this issue in its historical context.

Keywords: Bilge Khagan Inscription and Kül Tigin Inscription, Turkic-Chinese Relations, Turkish and Chinese Texts, Bilin-
gual Inscriptions, Political Discourse, Cultural Interaction

https://orcid.org/0000-0002-8945-4986
https://doi.org/10.5281/zenodo.12627001


BURANA DERGİSİ

64

 2025, 3(2), 63-76

Giriş 

Türkler, tarih sahnesine çıktıkları andan bu yana Çinliler ile çok derin münasebette bulunmuşlardır. Bu ilişkiler, 
savaşların yanı sıra, ticari ve kültürel ilişkiler olarak devam etmiştir. Fakat karşılıklı etkileşim, iki milletin yaşam 
şekillerinin tamamen farklı olmasından kaynaklı, çok olmamıştır. Türklerin konargöçer yaşam şekilleri Çinlilere 
uymadığı gibi, Çinlilerin de yerleşik yaşam şekilleri Türklere uymamıştır. Çinliler, Türkleri hep bir tehdit olarak 
görmüş ve daima kontrol altında tutmak için iç işlerine karışmıştır. Türkler ise Çinlilerin yaşam şekillerinin 
kendilerini yok edeceği düşüncesinde olmuş ve onlara benzemekten daima imtina etmiştir. Fakat tarihte bu 
durumdan imtina etmeyen Türk boylarından biri olan Tabgaçlar, Budizm’i kabul edip, yaşam şekillerini de Çin 
kültürüne uydurmaları neticesinde Çinlileşerek yok olup gitmiştir (Kafesoğlu, 2016, s. 91). Çin kültürünün yok 
edici etkisi Moğollar üzerinde de görülür. Moğollar, 1206-27 yılları arası Çin’i işgal eder ve Sarı Nehrin kuzey 
tarafındaki bölgede hâkimiyeti ele geçirirler. Moğollar, Yuan Hanedanı (1260-1368) döneminde başşehir olan 
Yenching [Pekin]’i kurar. Moğollarla birlik olan Yuan Hanedanı, bütün Çin’i fethederek hâkimiyeti altına alır. 
Bundan sonraki süreçte Moğollar, Çin kültürünün etkisi altına girmeye başlarlar (Özmen ve Buluş, 2017, s. 22). 

Türkler ile Çinliler arasındaki ilişkilerin uzun bir tarihî geçmişe sahip olması, Türk kağanlarının Çin’den çeşitli 
yönlerden etkilenmesini beraberinde getirmiştir. Bilge Kağan hükümdarlığı zamanında Çin’de olduğu gibi şehirleri 
surlar ile çevirmek ister, bunun yanında Budizm’e ilgi duyar; fakat Tonyukuk, Türklerin surların arkasında 
yaşamasının onları zayıf düşüreceğini ve Çin’in onları kolaylıkla istila edebileceğini aynı zamanda Budizm inancının 
kendi içlerinde yayılmasının Türk milletindeki hükmetme ve iktidar duygusunu zaafa uğratacağını söylemiş ve 
bundan Türkleri uzak tutmuştur (Kafesoğlu, 2016, s. 121). Türkler için Çinlilere benzemek yok olmak anlamında 
olduğundan, Türkler tarih boyunca Çinlilerle hem ticari ilişkilerde hem de askerî mücadelelerde bulunmuş olsa 
da mümkün olduğunca onların içlerine girmekten çekinmiştir. L. N. Gumilev "Konargöçer kültürü, bağımsız bir 
gelişme yoluna sahiptir; çevresel, barbar veya aşağı değildir; bugün yalnızca yerleşik ve göçebe halklar arasındaki 
karşılıklı etkileşimler araştırılabilir ama konargöçerlerin Çinlilerden, Soğdlulardan veya Yunanlılardan kültür 
ödünç alması düşünülemez." demektedir (1993, s. 94).

Türkler, ortaya çıktıkları dönemlerden itibaren incelendiğinde, kendi yaşam tarzlarına uygun biçimde oldukça 
gelişmiş bir toplumsal yapıya sahip oldukları; belirli toplumsal kurallarının, hayatı düzenleyen töre adı verilen hukuk 
sistemlerinin, inanç sistemlerinin ve diğer toplumlarla uluslararası düzeyde ilişkilerinin bulunduğu görülmektedir. 
Türklerin ilk yazılı kaynakları arasında yer alan Göktürk Yazıtlarının akıcı üslubu ve dilin yapısal bakımdan 
gösterdiği düzen, Türk milletinin yazı diline çok daha erken dönemlerde sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Fakat 
yaşam şekli ve yazı için kullandıkları malzemeler bu belgelerin günümüze taşınmasına engel teşkil etmiştir. 

Bu çalışmada, medeni bir toplum olan Türklerin ilk yazılı belge olarak kabul edilen Göktürk Yazıtlarında Türkçenin 
yanında neden Çince de kullanılmıştır sorusuna yanıt aranacaktır. İlk akla gelen cevap, Çin’in bölgede büyük 
bir devlet olması ve Türklerle de olumlu ya da olumsuz yönde de olsa sıkı ilişki içinde olmasından kaynaklıdır, 
şeklinde olabilir. Fakat çalışmanın temel sorusuna cevap ararken, verilecek olan cevabın altının kapsamlı bir 
şekilde doldurulması gerekmektedir. İlk olarak tarihî bakımdan dönemdeki iki devletin arasındaki ilişkilere bakmak 
gerekiyor, ardından Türkler arasında Çince, Çinliler arasında Türkçe kullanımı ortaya konulmalı ve daha sonra 
Türklerin büyük ihtimalle Çin’den aldığı anıt dikme geleneğine ışık tutulmalıdır. Son olarak da yazıtlardaki Türkçe 
ve Çince ifadelere odaklanmak gerekmektedir. Zira Türkçe kısma bakıldığında Çinlilerin çok tehlikeli olduğunu, 
onlardan uzak durmak gerektiğini ifade eden metinler bulunurken, yazıtların Çince kısmında, Çin hükümdarı 
Türkler ile olan yakın dostluklarını anlatmaktadır. Çalışmanın önemli kısımlarından birisi de bu tezat ifadelerin 
açığa kavuşturulması olacaktır.

Amaç

Bu çalışmada, Göktürk Yazıtlarının dikildiği dönemdeki Türk-Çin ilişkilerinin tarihsel, siyasî ve kültürel boyutları 
ele alınarak, yazıtlarda yer alan Çince ve Türkçe metinler arasında çelişki izlenimi uyandıran hususlar kaynaklar 
ışığında açıklanmaya çalışılacaktır. Bu doğrultuda, Türk ve Çin politikalarının yazıtlara yansımaları ile metinlerde 
ifade edilen dünya tasavvurları incelenecektir. 



BURANA DERGİSİ

65

 2025, 3(2), 63-76

Yöntem

Bu çalışmada, nitel yöntem kullanılarak tarihsel verilerin karşılaştırmalı olarak derinlemesine metin analizi yöntemi 
kullanılacaktır. Göktürk Yazıtlarında yer alan Türkçe metinler ile bu döneme ilişkin Çince kaynaklar, tarihsel 
bağlam, dönemin siyasi yapısı ve iki toplum arasındaki etkileşim dikkate alınarak analiz edilmiştir. Metinlerde 
kullanılan ifadeler, anlatı biçimleri ve olay tasvirleri karşılaştırılarak, iki toplumun kültürel, siyasi ve ahlaki 
değerlerine yönelik çıkarımlar yapılmıştır. Böylece, Türk-Çin ilişkilerinin aynı dönemde farklı ifade tarzlarıyla 
nasıl temsil edildiği çok yönlü bir analizle ortaya konmuştur.

1. Göktürk Yazıtlarının Dikildiği Dönemdeki Türk-Çin İlişkisi

1.2. Tarihi Süreç Bakımdan

Tarihçilerin genel olarak kabul ettiği ilk Türk devleti Asya Hun Devletidir. Bu ilk Türk birliğinin asli ve kurucu 
unsuru Türklerdir, içerisinde Moğollar, Tunguzlar da bulunduğu belirtilse de devlet Türk yapılanması olarak kabul 
edilmektedir (Kafesoğlu, 2016, s. 59). Asya Hun devletini, Avrupa Hunları, ardından Tabgaçlar, onların ardından 
da Göktürkler devri takip eder. Daha sonra günümüze kadar Türkler farklı coğrafyalarda, farklı isimlerde birçok 
devlet kurmuştur. Çalışmanın konusu olan Göktürk Yazıtları, II. Göktürkler döneminin eseridir. 

Türkler, tarih sahnesine çıktıkları andan başlayıp, Çinliler ile coğrafi yakınlık temel sebep olmak üzere, ticari 
ilişkiler ve savaşlar nedeniyle temasta bulunmuşlardır. Boylar halinde yaşayan Türkler, boyların birleşimi ile 
kurulan Asya Hun Devleti ortaya çıktığı zaman karşısında Çin devletinin, imparatorluk şeklini bulur. (Özmen ve 
Buluş, 2017, s. 16). Çin İmparatorluğu ve Asya Hun Devleti kurulmadan önceki dönemde Türk boylarının Çin 
hanedanlarıyla temaslarının bulunmuş olabileceği düşünülmektedir; ancak mevcut kaynaklar bu durumu açık ve 
kesin biçimde ortaya koymak için henüz yeterli değildir. Mevcut kaynaklar, ağırlıklı olarak Asya Hun Devleti’nin 
kuruluşundan sonraki süreci ele almaktadır. 

Çin medeniyeti, tarihsel olarak Sarı Irmak (Huang He) havzasında MÖ 3 binyılında ortaya çıkmış, Xia Hanedanı 
(夏朝) ile efsanevi bir başlangıç yapmıştır. Bunu takip eden Shang Hanedanı (商朝; MÖ 1600-1046), yazılı 
kaynaklarla desteklenen ilk gerçekten kanıtlanmış hanedandır (Loewe ve Shaughnessy, 1999, s. 22-30). Orta Asya 
bozkırlarında yaşayan göçebe topluluklarla ilk temaslar Zhou dönemine kadar uzanır. Çin kaynaklarında ‘Rong’, 
‘Di’ ve daha sonra ‘Xiongnu (匈奴)’ adlarıyla anılan bu gruplar, genellikle Çin merkezli bakış açısıyla ‘barbar’ 
olarak nitelendirilmiştir (Di Cosmo, 2002, s. 95-100). Zhou dönemi MÖ 1000 yıllarını kapsar, o dönemlerde henüz 
Asya Hun devleti kurulmadığına göre boy teşkilatlanması şeklinde bölgede yaşamını süren Türkler bulunmaktadır. 
Çin hanedanlığı da bu Türk boyları ve belki başka milletlerin boyları ile temas halindedir ve onları barbar olarak 
nitelendirmektedir. Çin o dönemde kendi devleti dışındaki bütün toplumları barbar olarak tanımlamaktadır. Asya 
Hun devletinin kurulması ve hızla güçlenip büyümesi neticesinde Çin, Türklerin varlığını tanır vaziyete gelmiştir. 
Han İmparatorluğu ile konargöçer Xiongnu (Asya Hunları) arasındaki ilişki, hem diplomatik evlilikler ("heqin" 和
亲 politikası) hem de askerî çatışmalar şeklinde kurulmuştur. Özellikle MÖ 2. yüzyılda Modu (Mete Han) Chanyu 
liderliğindeki Xiongnu devleti, Baideng Muharebesi (MÖ 200) sonrasında Han için bir rakip olarak eşit güçte kabul 
edilmiştir. Bunun ardından Han, Modu’ya heqin anlaşmaları kapsamında “prenses gönderme” ve yıllık hediyeler 
ile barışı sembolik olarak kurmaya çalışmıştır (Sima Qian, 1993, s. 136-139). Han Hanedanı汉代 (MÖ 206-M.S. 
220) tarafından, yapılan bu saldırıları engellemek adına kullanılmaya başlanan heqin politikasının sağladığı huzur 
ortamı, geçici de olsa, bu dönem ve ardından gelen hanedanlar tarafından sıklıkla başvurulan bir yöntem olarak 
karşımıza çıkmaktadır. MÖ 200 yılından itibaren kullanılmaya başlanan anlaşmalarla, kuzeydeki halklar ve onların 
kurduğu büyük devletler ile evlilik vasıtasıyla akraba olmak, bir nevi kan bağı (qin 亲) kurmak ve bunun doğal 
sonucu olarak uyumu/barışı (he 和) yakalamak amaçlanmıştır (Şaşmaz, 2022, s. 350). Bu anlaşma daha çok Türk 
devletleri ile yapıldığı söylenebilir, hatta heqin sözünün akrabalık yolu ile anlaşma anlamı ilk olarak Han-Hun 
arasında yapılan anlaşmada geçmiştir (Başkan, 2023, s. 79). Göktürk Yazıtlarında “Çin’in güzel sözüne, ipeğine ve 
kızına aldanmayın” ifadesindeki kızına aldanmak sözüyle heqin politikasıyla gelen Çin prenseslerine kanmamak 
gerektiğini ifade etmektedir. Elbette söz konusu dönemde evlilikler yalnızca hanlar ile Çinli prensesler arasında 
gerçekleşmemiştir; halk tabakasında da evlilikler söz konusudur. Ancak sıradan bireyler arasındaki evliliklerin 



BURANA DERGİSİ

66

 2025, 3(2), 63-76

devletin bekasına doğrudan etki edemeyeceği düşünüldüğünde, yazıtlarda geçen ‘Çinli kızlar’ ifadesinin, heqin 
anlaşmaları çerçevesinde gönderilen prenseslere işaret etmesi daha olası görünmektedir.Asya Hun devletinin ve 
daha sonra kurulan diğer Türk devletlerinin çok geniş coğrafyalara yayıldıkları ve birçok devleti itaat altına aldıkları 
görülmektedir. Bu durum Göktürkler döneminde de hız kesmeden devam etmiştir. Göktürk hakanı Mu-kan 572’de 
öldüğünde devlet muazzam bir genişliğe ulaşmıştır. Bu, Göktürk Yazıtlarında da geçmektedir. “Dört tarafa ordu 
sevk edip kavimleri hep itaat altına almış, başlılara baş eğdirmiş, dizlilere diz çöktürmüş; ileride (doğuda) Kadırga 
dağlarına (Kingan dağları), geride (batıda), Temir Kapıg (= Demirkapı, Belh-Semerkand yolu üzerinde, 12-20 
metre genişlik ve 3 kilometre uzunluğunda)’a kadar -Türk milletini- hâkim kılmış; bu memleketlerde Kök-Türk 
(kavmi= idi-oksız oturur olmuş; bilge kagan imiş, alp kagan imiş, buyruk ve beyleri, kavmi (bodun) hep bilge ve 
cesur imişler... (Kafesoğlu, 2016, s. 100).

Asya Hun devleti ile başlayan Çin ilişkileri, sonra kurulan diğer Türk devletleri ile devam etmiş ve günümüze kadar 
gelmiştir. Tarihi sürece bakıldığında kimi zaman Çin’in belirli topraklarını kuşatıp almış, kimi zaman Çin’i vergiye 
bağlamış Türk devletleri görülürken, bazen de özellikle Çin’in, Türklerin iç ilişkilerine karışmaları neticesinde 
dağılmış Türk devletleri görülmektedir. Dağılan Türk devletlerinin bazılarının boylar halinde yaşamlarına 
bulundukları yerlerde devam ettiği, bazılarının ise Çin’in kuzey bölgelerine sığınmış hatta Çin’in önemli devlet 
kademelerinde özellikle askeri görevlerinde yer aldığı görülmektedir. 

Yazıtların dikildiği dönemde Türk devleti eski gücüne kavuşmuş, Çin baskı altına alınmıştı. Bu başarılar üç Gök-
Türk büyüğü olan Tonyukuk, Bilge, Kül Tegin’in azmi ve gayreti ile elde edilmişti. Çin’de bu durumun farkındadır 
ve kendi içlerinde yaptıkları toplantıda “… Gök-Türklerin ne zaman, ne yapacakları bilinmez. Kağan Bilge iyidir, 
milletini sever, Türkler de ondan memnundur… Kül Tegin harp san’atının üstadıdır, ona karşı koyacak bir kuvvet 
güç bulunur… Tonyukuk ise otoriter ve bilgedir, niyetleri, kurnazlığı çoktur. İşte şimdi bu üç “barbar” aynı anlayışta 
olarak bir aradadır…” (Kafesoğlu, 2016, s. 120). Söz konusu dönemde Çin imparatoru ve çevresinin, Türklere 
karşı kendilerini çaresiz hissettikleri anlaşılmaktadır. Böyle bir siyasal atmosfer ve tutum içinde, yazıtlarda Çin 
imparatorunun sözlerine yer verilmesi amacıyla Çinli komutanların görevlendirildiği; yazıtların Çince bölümünde 
ise imparatorun, Türk devletinin yöneticilerini ne denli sevdiğini ve onları evlatları gibi gördüğünü ifade ettiği 
görülmektedir. 

Netice itibarıyla Türkler, devlet teşkilatının ortaya çıkışından itibaren Çin ile sürekli bir temas ve etkileşim içinde 
olmuşlardır. Çin, yerleşik yaşam düzenine dayalı gelişmiş bir siyasî ve kültürel yapıya sahip olmakla birlikte, 
bu durum askerî ve siyasî mücadelelerde her zaman belirleyici bir üstünlük sağlamamıştır. Nitekim Göktürk 
Yazıtları’nda, Türklerin konargöçer yaşam tarzı, askerî teşkilatlanmaları ve savaş tecrübeleri karşısında Çin’in 
farklı yöntemlere başvurduğuna dair ifadelere yer verilmektedir. Yazıtların Türkçe bölümlerinde Çin’in aldatıcı 
söylemleri ve siyasî manevralarına karşı uyarılar öne çıkarken, Çince bölümde Çin imparatorunun dostluk ve 
himaye vurgusu yapan ifadeleri dikkat çekmektedir. Bu durum, Göktürk Yazıtları’ndaki Türkçe ve Çince metinlerin, 
Türk-Çin ilişkilerine farklı bakış açılarını yansıtan bilinçli bir anlatım tercihine işaret ettiğini göstermektedir.

2. Dil İlişkileri Bakımdan

2.1. Türkçenin Bölgede Kullanımı

Dilin en temel işlevi insanlar arasında iletişimi sağlamaktır. Bu iletişimin başlıca aracı konuşmadır. Dolayısıyla 
konuşma dilinin, yazı dilinden önce geliştiğini söylemek mümkündür. Yazı dili ise medeniyetin teşekkülünde 
atılmış olan önemli adımlardan biridir. Toplumları yazı yazmaya iten temel etkenlerden biri, devlet yapılanmasının 
varlığıdır. Yazıyı ilk kullanan Sümerleri bu duruma iten temel sebep de ekonomik verileri tutabilmek, tapınak 
gelirlerini hesaplayabilmek olmuştur (Kramer, 1963, s. 27-33). Yazıyı kullanmanın diğer önemli bir sebebi de dini 
öğretilerin başkalarına aktarma amaçlı olmasıdır. 

Asya Hun Devleti, geniş bir coğrafyada teşekkül etmiş; özellikle Çin başta olmak üzere farklı devlet ve topluluklarla 
ticari, askerî ve siyasî alanlarda ilişkiler kurmuştur. Bu durum, devlet teşkilatının gereği olarak yazının belirli ölçülerde 
kullanılmış olmasını muhtemel kılmaktadır. Ancak yazı için kullanılan malzemelerin dayanıksızlığı, bu döneme 
ait yazılı belgelerin günümüze ulaşmamış olmasını açıklayabilir. Türk dili üzerine yapılan araştırmalar, Türkçenin 



BURANA DERGİSİ

67

 2025, 3(2), 63-76

çok erken dönemlerden itibaren gelişmiş bir dil yapısına sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Bu bağlamda ileri 
sürülen Altay dil teorisi, Türkçenin kökenine ilişkin açıklamalardan biri olarak literatürde yer almaktadır (Yılmaz 
ve Demir, 2002, s. 396-398; Yılmaz, 2018, s. 250-255). Altay dil bölgesindeki toplulukların kökenine ilişkin bazı 
değerlendirmeler, insanlığın Afrika’dan başlayan göçleriyle ilişkilendirilmektedir. Bu çerçevede, yaklaşık 40.000 
yıl önce Buzul Çağı’nda Orta Asya’ya yönelen insan topluluklarının, MÖ 10.000-8.000 yılları arasında Orta Asya-
Sibirya coğrafyasında önemli bir nüfus oluşturduğu belirtilmektedir (Golden, 2014, s. 27).

Çin kaynaklarında Hunlar için “yazıları ve çizileri bulunmadığı için söz ile anlaşma yaparlardı” şeklinde ifade geçer 
(Taşağıl, 2022, s. 38). Çin kaynaklarının bazılarında bu durum bu şekilde aktarılırken, bazılarında ise Hunların 
da yazı kullandıkları belirtilmektedir. Eski Türklerin yazı kullandıklarına dair bilinen ilk tarihî kayıt, Çin’de VI. 
yüzyılın ortalarında kaleme alınan Chou Sülalesi Tarihi’nde yer almaktadır. Ayrıca Türk Şeceresi ile Kuzey Chi 
Sülalesi Tarihi’nin 20. bölümünde yer alan ‘Ye Lui Chlan’in Biyografisi’nde de Türklerin yazı kullandıklarına dair 
ifadeler bulunmaktadır. İlk eserde ‘onların (Türklerin) yazısı Hunların yazısına benzerdi’ denilmektedir. İkinci 
kaynakta ise ‘Dai ülkesinde doğan Li Shih-chi dört dil bilen meşhur bir kimseydi... T’u-chue Hanı ona Budda 
kitaplarını Türk diline çevirmesini emretti. Ayrıca saray kâtibi Li Te-Ling’e önsöz yazdırdı ve Türk Kağanı’na 
gönderdi’ ifadesi yer almaktadır. Bu olayın, Türklerin Taspar Kağan dönemi (574-576) içerisinde gerçekleştiği 
belirtilmektedir (URL-2). Kaynakta her ne kadar Göktürklerden bahsedilse de yazılarının Hunların yazısına benzer 
olduğunun belirtilmesi, Hunların da bir yazı geleneğine sahip olduklarına işaret etmektedir.

Hun-Çin ilişkilerinde diplomatik yazışmaların önemli bir yer tuttuğu; Hunların dış ilişkilerde kendi dillerini 
koruyarak Türkçeyi yazılı ve resmî dil olarak kullanmış olabilecekleri değerlendirilmektedir. Çin tarih kaynakları 
olan Shiji ve Hanshu, Hunlara gönderilen Çin elçilerinin yanında genellikle Türkçe bilen tercümanların bulunduğunu 
aktarır. Ayrıca Hun hükümdarlarının (şanyü) Çin İmparatorlarına gönderdikleri mektupların Türkçe yazıldığı ve 
ardından Çinceye çevrildiği düşünülmektedir (Taşağıl, 2002, s. 110-114). Marcel Erdal, Eski Türkçenin diplomatik 
ve resmî metinlerde düzenli olarak kullanıldığını, bu metinlerde kut bol (kutlu ol), kanıg bol (itaat et) gibi sabit 
ve siyasî içerikli ifadelerin yer aldığını belirtir. Ayrıca ber- (vermek), al- (almak), küzet- (korumak) gibi fiiller, 
diplomatik ve idarî bağlamlarda hiyerarşi, bağlılık ve güç ilişkilerini yansıtan özel işlevler üstlenmiştir (Erdal, 
2004, s. 2-3, 158-160, 174-175). Tüm bu veriler, Hunlardan itibaren Türkçenin yalnızca konuşma dili değil, aynı 
zamanda uluslararası ilişkilerde kullanılan diplomatik bir yazı dili olduğunu göstermektedir.  

Göktürkler döneminde Türk topraklarında yaygın konuşma dilinin Türkçe olduğu anlaşılmaktadır. Her ne kadar 
bazı devlet adamlarının Çince bildiği bilinmekteyse de, bu dilin halkın geniş kesimleri tarafından kullanıldığına 
dair kesin bir kanıt bulunmamaktadır. Bu yönde kaynak da tespit edilmemiştir. Çincenin yapısına bakıldığı zaman 
farklı milletlerin bu dili öğrenmesi günümüzde dahi kolay değildir. Kaldı ki o çağlarda, Türklerin yazıyı Göktürk 
Yazıtları’ndan daha önceki tarihlerde kullandığı, mevcut yazıtlar esas alınarak ileri sürülse de bu durumun halkın 
geneline yayıldığını varsaymak pek isabetli görünmemektedir. Ayrıca yazıtlarda geçen “Çin’in güzel sözüne 
aldanmayın.” ibaresi de halkın Çince anladığının yerine Çinlilerin Türklere Türkçe güzel sözlerle yaklaştığı 
anlamına gelebilir. Ayrıca Çinliler güzel sözleri sıradan halk yerine yöneticilere karşı kullandıkları ve onları 
aldatmaya çalıştıkları düşüncesi daha olasıdır. 

2.2. Çincenin Türk Topraklarında Kullanımı

Tarihsel olarak Çin, dil ve yazının gelişiminde Asyalı komşularından ilerideydi. Bu nedenle Çin, diğer teknik 
ve tıbbi bilgilerin yanı sıra yazılı Çince (standart tarihler ve klasikler aracılığıyla), Konfüçyüs öğretisi, yasalar 
ve Budizm'in Asya'daki öğrenim merkezi olarak kabul ediliyordu (Demiéville, 2008, s. 165). Çin Asyalı devlet 
başkanları ile yazışmaları Çince üzerinden yapardır. 

Türk topraklarında Çincenin pek bilinmediği bazı belgelerden ortaya çıkmaktadır. Demiéville, Türk kağanlarıdan 
İşbara ve Kimin’in 584 ve 607 yıllarında Çin imparatoruna gönderdikleri mektuplardan yola çıkarak, bu mektuplarda 
dil kullanımını analiz ederek, sonucunda bu mektupların ilk olarak Türkçe yazıldığı ardından Çinceye çevrilmiş 
olabileceğini söylemektedir (Demiéville, 2008, s. 168-169). Ayrıca Çinli bir keşiş olan Xuan Zang 玄奘'ın 640 
yılında Türk Jabahu 葉護  qaqhan'ın çadırına yaptığı ziyaretindeki notlarından Türk topraklarında Çincenin çok 



BURANA DERGİSİ

68

 2025, 3(2), 63-76

bilinmediği ortaya çıkmıştır. Xuan Zang'ın Hindistan'a hacca gitmek üzere olduğunu duyan kağan, araştırmacıların 
aktardığına göre, şu şekilde hareket etmiştir:

...hakan daha sonra askeri birliğinden Çince ve (Orta Asya'daki) diğer devletlerin yerel dillerini bilen birini 
bulmasını istedi. Genç bir adamın Çangan'da (Çin'in başkenti) birkaç yıldır yaşadığı ve Çinceyi anlayabildiği tespit 
edildi. [Böylece] kendisine hemen resmi bir unvan verildi. Çeşitli devletler için mektuplar hazırlaması istendi ve 
Budist üstadı Kapisi'ye (veya Kapisa, günümüz Afganistan'ı) götürmesi talimatı verildi (Demiéville, 2008, s. 171).

Türklerin, Çinliler ile olan iletişimi yukarıda da bahsedildiği gibi Türklerin devlet olarak tarih sahnesine çıktıkları 
ilk andan itibaren başlamıştır. Bu durum savaşlar, ticaret gibi sebeplerle hemen hemen hiç kesintisiz devam 
etmiştir. Bazı dönemlerde Türk devletinin yıkılması neticesinde Çin’e sığınan Türk boyları olmuş ve bunların 
Çinceyi öğrenmiş olmaları muhtemel dâhilindedir. Bazı Türk komutanlar Çin askeri teşkilatının içinde de yer 
almıştır. Haliyle Çince Türk milleti için çok uzak ve yabancı bir dil değildir. II. Göktürk Devleti’nin kuruluşunda 
etkin olan liderlerin hepsi Tang ülkesinde yetişmiş ve hatta içlerinden büyük bir kısmı da Chang An’a gelerek 
devletin okullarında öğrenim görmüştür. Kutluk, Kapgan ve Tonyukuk’un içlerinde bulunduğu liderlerin hepsi 
Tang kültürüne aşina, Çince okuma yazma bilen kişilerdir. Fakat yazı dili olarak Çinceyi kullanmamış, hatta (daha 
sonraları Xi Xia ve Kitanların yaptığı gibi) ondan esinlenmemiş, Türkçe yazının oluşumunda Soğd yazısını esas 
almışlardır (Yalınkılınç, 2013, s. 29).

MÖ 1300 yılında Çin yazısının icat edilmiş olabileceği dile getirilmektedir. Şeng Hanedanlığı dönemi sonralarına 
ait, günümüze ulaşmış yazılı en eski Çin belgeleri, kehanet kemikleri adı verilen kemiklere kazınmış, hanedanlık 
işleyişi ile ilgili dinsel ululamalardan oluşmaktadır (Özmen ve Buluş, 2017, s. 14). Çin medeniyeti, yazıyı çok 
erken dönemlerden itibaren kullanması, yerleşik bir yaşam sürmesi, gelişmiş bir tarih yazıcılığı geleneğine sahip 
olması ve birçok buluşu ilk kez ortaya koyup uygulaması nedeniyle, kendisi dışındaki toplulukları ‘barbar’ olarak 
nitelendirmiştir. 

Dil bakımından Türklerde, Çinceye bir özenti olduğu söylenemez. Bu bölümün başında da belirtildiği gibi bazı 
devlet adamları Çinceyi bilmektedir, fakat bu durumun toplum içinde yaygın olduğu söylenemez. Çin ile sınır 
kısımlarında karşılıklı ticari ilişkilerden dolayı Türkler arasında Çince, Çinliler arasında Türkçe bilenlerin olması 
bu durumun olağan bir sonucudur. 

3. Yazıtlar ve Yazıt Dikme Geleneğinin Kökeni

Yazıt dikme geleneği yazının icadından bu yana yani Sümerlerden itibaren birçok toplumda görülür. Sümerler 
döneminde yazılı tabletler ve anıtsal yazılar ve hükümdarların başarılarını kayda geçirmek için çivi yazısı ile 
taşlara yazılmış yazılar görülür. Ardından Mısırlılar zamanında Firavunlar, piramitlere ve tapınaklara hiyeroglifli 
yazıtlar yazdırmışlardır. Antik Yunan ve Roma döneminde, yasalar, zaferler, kamu duyuruları mermer sütunlara 
veya taş levhalara yazılırdı (Lancaster, 1999, s. 432; Noegel, 1993, s. 174; Mirşan, 2008, s. 32).

Çin’de yazıt dikme geleneği çok eski dönemlere rast gelir. Bununla ilgili olarak Timothy Davis'in "Gömülü Epigrafi" 
olarak çevirdiği Muzhiming (mezar yazıtı) kitabında geniş bilgi verilir (Entombed Epigraphy and Commemorative 
Culture in Early Medieval China: A History of Early Muzhiming). Bu yazıtlar genellikle kare bir taş levha üzerine 
kazınmış ve ölen kişinin mezarına gömülmüş bir anma metni türüdür. Metin genellikle ölen kişi hakkında biyografik 
bilgiler içeren bir önsözle başlar ve ardından ölen kişinin ölümüne ağıt yakan veya hayatını öven uyaklı bir mersiye 
gelir. Çin’de sütun, bronz ayna ve tuğla yazıtlar gibi farklı mezar yazıtları görülmektedir (URL-1). Ayrıca Zhou 
ve Han dönemlerinden itibaren imparatorluk fermanları, kehanet metinleri, yasa taşları ve anıt yazıtlar taşlara 
kazınmaktaydı (Lewis, 1980, s. 30). Çin’deki mezar taşlarıyla ilgili olarak Lydia duPont Thompson “The Yi’nan 
Tomb: Narrative and Ritual in Pictorial Art of the Eastern Han” isimli tezinde geniş bilgi vermektedir. 

Türklerde mezar yapısı ile ilgili olarak Ögel, Orhon dönemi mezarlarını 1. Tümsekli mezarlar, “Grabhügel”; 2. 
Bozkır mezarları, “Steppen Gräber” diye ikiye ayırmıştır. Birinci tip mezarlara, yerli halkın kullandığı tabirlerle, 
“Kereksur”, “Çud” ve “Kırgız mezarları” adı da verilirdi. Mezar taşları, işlenme bakımından başlıca dört gruba 
ayrılmıştır: 1. İşlenmemiş mezar taşları; 2. Perdahlanmış mezar taşları; 3. Üzerine resim yapılmış veya çizgilerle 
süslenmiş taşlar; 4. Üzerine yazı yazılmış taşlar (Ögel, 1984, s. 133, 134). Üzerine yazı yazılmış taşlar Orhon 
dönemine rast gelmektedir. 



BURANA DERGİSİ

69

 2025, 3(2), 63-76

Göktürk Yazıtları’nda görülen kaplumbağa kaidesi ve yazıtların baş kısımlarındaki ejderha başı figürlerinin kökeni 
Çin’i işaret etmektedir. Kaplumbağa, Çin kültüründe binlerce yıldır uğurlu bir hayvan olarak yer almıştır (Wang, 
2007, s. 1-2). Kaplumbağa Türk mitolojisine de Hint ve Çin inançlarından geçmiştir. Kaplumbağa, tarih boyunca 
uzun ömürlülüğün ve uğurlu şeylerin yıldızı olarak görülmüştür. Ejderha figürüne ise Çin’in kuzeydoğusundaki 
Batı Liao Irmağı 西辽河 Vadisi’nde bulunan ve aşağı yukarı MÖ 4700-2920 yılları arasına tarihlenen Hongshan 
Kültürü’ne 红山文化 aittir (Balcı ve Baykuzu, 2023, s. 2, 7, 8). Aslında ejderhanın Türk mitolojisinde, 12 
Hayvanlı Takvimde bulunması, Türklerde de ejderhanın önemli bir figür olduğuna işaret eder. Fakat bu figürün 
Çin’de çıkış tarihi göz önüne alınırsa ve Çin’de çok önemli bir hayvan figürü olması da dikkate alındığında bunun 
Türklere, Çinlilerden geçmiş olma ihtimalini güçlendirmektedir. Hint ve Çin mitolojisinde, dünya yaratıldığında 
bir kaplumbağanın sırtına yerleştirildiğinden söz edilir. Bu inanış Budizm yoluyla Orta Asya’ya da girmiştir. 
Göktürk Kitabelerinde, Kültigin Anıtı’nın da dev bir kaplumbağayı hatırlatan kaide üzerine oturtturulması ve 
yazıtın tepesinde ejder başlarının oluşturduğu bir kemerin bulunması evreni simgeler ve hanedanlığın sembolüdür 
(Şimşek, 2016, s. 53).

Ögel, Göktürk Yazıtları’nda bulunan kaplumbağa kaidelerinin Çin imparatoru tarafından hediye edilmiş olmasının 
çok muhtemel olduğunu belirtmektedir (Ögel, 1984: 136). Bu çalışmada belirtildiği gibi Çin imparatoru mezar 
inşa ettirmek, duvarları resimlerle işlettirmek ve heykeller yaptırmak için Çin’den ustalar göndermiştir. Ayrıca 
yazıtlarda bulunan ejderha figürüne de dikkat edilecek olursa, yukarıda belirtildiği gibi ejderha Çin için çok önemli 
bir figürdür yani ustalar hem bu figürleri işlemiş hem de kaplumbağa kaidesini yapmış olabilir. 

Sonuç olarak, yazıt dikme geleneğinin Türklere kıyasla Çin kültüründe çok daha eski dönemlerden itibaren yaygın 
olduğu bilinmektedir. Bilge Kağan ve Kül Tigin, yaşadıkları dönemin önde gelen devlet adamları ve komutanlarıdır. 
Göktürk Devleti’nin o sırada Çin karşısında güçlü ve etkili bir konumda bulunması, Çin imparatorunun bu iki 
cenaze için anıtsal yazıtların dikilmesini teşvik etmiş olabileceğini düşündürmektedir. Ayrıca yazıtlarda görülen 
kaplumbağa kaidesi ve ejderha başı biçimindeki süsleme unsurları, bu anıtların Çin sanat geleneğinden belirli 
ölçüde etkilendiğini göstermektedir.

3.1. Türk Yazıtlarının Dikilişi Hakkında Genel Bilgi

Türk dilinin en eski yazılı kaynağı olan Kül Tigin ve Bilge Kağan yazıtları kabul edilse de, 2019 yılında bulunan 
ve 2022 yılında üzerinde çalışmaların başladığı ve İlteriş Kutluk Kağan’a ait olduğu anlaşılan bir yazıt bulunmuş 
ve bunun üzerinde çalışmaların tamamlanmasıyla birlikte M.S. 700 yılına dayanan bu yazıt, ilk yazıt olarak kabul 
göreceği anlaşılmaktadır (Kıdıralı vd., 2022). Fakat bu yazıt üzerinde çalışmaların hâlâ devam etmesi nedeniyle, 
bu çalışmada yeni bulunan bu yazıt üzerinde bir değerlendirme yapılmayacaktır. Kül Tigin ve Bilge Kağan yazıtları 
orta Moğolistan'da, Orhon ırmağının eski yatağı yakınında, Koço-Çaydam adlı göl civarında dikilmiştir. Araları 
yaklaşık bir kilometre olan bu iki büyük yazıttan Kül Tigin yazıtı 732 yılında, Bilge Kağan yazıtı da 735 yılında 
yazılmış ve dikilmiştir. Üçüncü yazıt ise iki büyük taşın dört yüzüne yazılmış olan Tonyukuk Yazıtı’dır. Göktürk 
Yazıtları’ndan daha eski bir tarihte, büyük bir olasılıkla 720-725 yılları arasında yazılıp dikilmiştir. (Tekin, 1998, s. 
10). Bilge Kağan ve Kül Tigin yazıtlarının kuzey, güney ve doğu cepheleri Türkçe, batı cepheleri ise Çince olarak 
yazılmıştır. Tonyukuk yazıtının ise dört cephesi de Türkçe olarak yazılmıştır. Tonyukuk, kendi yazıtını kendi sağlığı 
zamanında, daha sonra gelecek Türk milletine bir ders, öğüt niteliğinde yazdırmıştır. Bilge Kağan ve Kül Tigin 
yazıtların her ikisinde de Çince kısımlar yazıtların batı kısmında yer almıştır. Bu durum tesadüfî değildir. Türklerde 
kutsal yön doğudur. Türkler yönlerini bulmak için yüzlerini güneşin olduğu tarafa dönmüştür. Yüzlerini güneşe 
dönüp iki kollarını yanlara açarak kendi bedenleri üzerinden yönleri tarif etmişlerdir. Yüzün güneşe yani doğuya 
bakmasıyla “ilgerü” olarak tabir edilen doğu kastedilirken, arkada kalan batı yönü ise “kurıgaru” yani geri olarak 
ifade edilmiştir (Ünal, 2022, s. 67). Yönlerle ilgili farklı bir çalışmada; “Türklerde önemli olan öncelikle doğuydu. 
Sonrasında güney, daha sonra batı ve en son kuzey ifade edilirdi. Nitekim Orhon Yazıtlarında da, kavimlerden 
bahsedilirken öncelikle doğuda yer alan Çin'den başlanmıştır. Daha sonra, güneyde yer alan Tibet sayılmış, batıda 
yer alan Avar (Apar), Rum (Apurum), Bizans vb. bölgeler ve boylar söylendikten sonra da kuzeydeki Kırgız vs. gibi 
boylar söylenmiştir” (Akkaş, 2018, s. 30). Netice itibarıyla bu ifadelerden hareketle, yazıtlardaki Çince metinlerin 
yer aldığı batı yönünün değersiz bir konumda olduğu söylenemez; ancak bu yönün son derece ayrıcalıklı bir yere 



BURANA DERGİSİ

70

 2025, 3(2), 63-76

konumlandırıldığını ileri sürmek de güçtür. Bu durumda batı yönünü Çinlilerin kendilerinin talep ettiğini ya da 
Türklerin, Çinlilere batı yönüne yazacaksınız dediğini ifade etmek eldeki verilerle zor görünüyor. 

Türklerde, Göktürklere kadar, bu şekilde büyük ve yazı ile donatılmış mezar taşları tespit edilememiştir. İskitler, 
Hunlar ve devamında küçük çaplı mezar taşları ve balballar bulunurdu fakat bunlarda yazı tespit edilemedi. Yine 
Göktürk dönemine ait Çor yazıtları bulunur ama onlar da büyüklük, yazı hacmi ve yazı içeriği bakımdan Göktürk 
Yazıtları’na benzemez. (Uzer, 2019, s. 166).

Kül Tegin’in ölümü Bilge Kağanı çok üzmüştür. Doğudan Kıtan ve Tatabılar temsilci göndermiştir. Çin imparatoru 
binlerce ipek kumaş, altın ve gümüş eşyalar göndermiştir. Batı tarafından Soğutlular, İranlılar; Buhara şehri 
halkından General Nek ve Oğul Tarkan gelmiştir (Taşağıl, 2021, s. 375).

Çin kaynaklarına göre Köl Tigin, K’ai-yüan saltanat devresinin 19. yılında, yani 731 yılında ölmüştü. İmparator 
Hsüan-tsung, Muhafız kıtasının generali olan Chang Ch’ü-i’yi ve Adalet Bakanlığı'nın mahkûmlar dairesi başkanı 
Lü Hsiang’ı, başsağlığı dileyen bir mektup vermek, cenaze törenine katılmak ve kurban sunmak üzere Bilge Kağan’a 
göndermişti. İmparator Hsüan-tsung ayrıca duygularının mezar taşına oyularak yazılması için, bunun yanında bir 
heykel yapılması ve dört duvarına Köl Tigin’in savaş sahnelerinin resmedileceği bir türbe tesisi için eli becerikli 
adamlar yollamıştı. Onlar o kadar ustaca ve güzel yazdılar ki, Türkler daha önce böyle bir şeyi görmemişlerdi. Mo-
chih-lien (Bilge Kağan), bunlara baktığı zaman daima kederleniyordu (Taşağıl, 2004, s. 408-409). 

4. Yazıtlardaki Türkçe ve Çince Metinleri Karşılaştırmalı Olarak Genel Bir Değerlendirme

Göktürk Yazıtları İkinci Doğu Türk Kağanlığı'nın birinci elden, yani Bilge Kağan (683-734) ile devlet adamı 
Tunyukuk tarafından yazılmış askerî tarihi gibidir. Kül Tigin ve Bilge Kağan yazıtlarında dünyanın ve insanoğlunun 
yaratılışına bir cümle ile değinildikten ve Birinci Kağanlığın tarihi genel çizgileri ile kısaca özetlendikten sonra 
İkinci Kağanlığın kuruluştan Kül Tigin'in 731'de ölümüne kadarki siyasî ve askerî tarihi ayrıntıları ile anlatılır 
(Tekin, 1998, s. 14). Yazıtlar içerik analizi bakımdan genellikle ayrı ayrı ele anlınmış ve özellikle Türkçe kısma 
odaklanmıştır. Bütüncül bir şekilde ele alınarak değerlendirilirse aynı dönemde yaşamış farklı iki büyük devletin 
dünya algısı, siyasi yapısı, değerler yapısı ortaya çıkacaktır. 

Yazıt dikme geleneğine göre Türkler yazıtları herkesin görebileceği bir noktaya diker ve bütün halka hitap eder. 
Amaç, halkı bilinçlendirmek, geçmişten ders çıkarmak ve devletin güçlenmesini sağlamaktır. 

Yazıtlardaki Türkçe bölümlerde, Göktürklerin önceki parlak dönemleri ile ardından Çin egemenliği altına girişleri 
anlatılmaktadır. Yazıtların ilerleyen bölümlerinde, Çin’in Türkleri hangi yöntemlerle aldattığı ve içten bölerek nasıl 
zayıflattığı ayrıntılı biçimde ele alınmakta; bu bağlamda Çin’e karşı temkinli olunması gerektiği vurgulanmaktadır. 
Özellikle güzel sözlerine, ipeğine ve kadınlarına aldanılmaması gerektiği ifade edilmektedir. Çalışmanın geçen 
kısımlarında belirtildiği gibi Çin’den heqin anlaşması yolu ile gelen Çinli prenseslerin Türk devletini içten yıkmak 
adına çok büyük rol oynadığı görülmektedir ve yazıtlarda da bu duruma dikkat çekilir.1 

Yazıtlar, Türklerin saf, samimi ve yalan dolandan uzak duran hayat felsefelerinin bir tezahürüdür. İkiyüzlü bir ifade 
yoktur. Ne düşündülerse ve neye inanıyorlarsa onu yazmışlardır. Fakat yazıtların Çince kısmında bu açık dürüst 
ifadelerin tersine daha siyasi daha hesaplı ifadelerin yazıldığı görülmektedir.

Çince bölümde imparator, bölgede hatta bütün dünyaya egemen, Türkler ve bölgede yaşayan diğer halkların 
hamisi olduğunu belirten “O mavi gök, yeryüzünü kaplayıp, her şeyi koruyup kollamıştır.” ifadeleriyle giriş 
yapar. Devamında “Kül Tigin, Çin’den gelip kahramanca kuzey çoraklarına vardı. Gan quan’deki saraya gelip 
selam durdu. Guanglu’yu koruma şerefine nail olmayı diledi.” Burada da Kül Tigin’in Çin ile olan bağına ve yine 
Türklerin Çin’in hegemonyası altında olduğuna vurgu yapılmaktadır. 

1   Yazıtlarda geçen Çinli prenseslere karşı dikkatli olmak gerektiğine bir örnek olay: Çin’in hilelerini gören Türk hakanı Şi-pi bir Çinli prensesle evlenmekle 
beraber bunu, Çin’in Gök-Türk iç-işlerine karışmasını önleyen bir paravana olarak kullandı ve devleti tekrar bir araya getirdi. Bu durumdan çok endişelenen Sui 
imparatoru, Türk hanedanı üyeleri arasında anlaşmazlık çıkarmaya çalıştı. Hakanın küçük kardeşi Ç’i-ki şad’a hakanlık vaat edildi ve Çinli prenses verilmek 
istendi ama ferasetli şad bu teklife reddetti. Türk hakanı bu oyunlara gelmediği gibi Çin’in kuzey eyaletlerinde geziye çıkmış olan imparator Yang-ti’yi baskınla 
yakalamayı planladı. Fakat teşebbüsü hakanın Ötüken’de bulunan zevcesi Çinli prenses İ-ç’eng tarafından Çin’e bildirildiği için süratle geri dönmeye çalışan 
imparator, takipçi Gök-Türk süvarileri tarafından Şan-si’de Yen-men (bugün Tai-hien) mevkiinde kuşatıldı. Yine imparatorun yardımına aynı prenses yetişti: 
Gök-Türk ülkesinde büyük bir isyan çıktığı söylentisini yayarak Türk ordusunun geri çekilmesini sağladı (Kafesoğlu, 2016, s. 104). 



BURANA DERGİSİ

71

 2025, 3(2), 63-76

Dönemin ilginç bir tabiri olan baba oğul benzetmesi vardır. Bu durum yazıtlarda da görülür. “Benim zamanıma 
gelince, Türklerle baba oğul gibi olduk. Kül Tigin de kağan da benim oğlum gibidir.” Bu ifadeyle, yakın akrabalık 
vurgusu üzerinden Çin’in Türkler üzerindeki hâkimiyet ilişkisini meşrulaştırma amacı güdülmektedir. Çin 
İmparatoru “baba” yani bölgenin hâkimi görevinde olurken, bağlı kavimlerin kağanları “oğul”dur. Böylelikle hem 
hiyerarşi hem de karşılıklı sadakat duygusu pekiştirilir. Bu durum aslında sadece Çin’in ifadesi olarak değildir; 
Türklerde de böyle bir ifade görülür. Hunlar döneminde Mu-kan’ın yerine kardeşi T’a-po geçti (572-581). Kudretli 
hakanlığın yeni hükümdarı, kendini kutlamak üzere 100 bin top ipek hediye eden Chou imparatoru ile yine 
tebrik için çeşitli hediyelerle birlikte başkumandanını göndermek suretiyle hususi bir itina gösteren Ts’i (Çh’i) 
imparatoruna “Oğullarım” diye hitap ediyor. Bu, bütün Kuzey Çin’in Türk himayesine alındığını göstermekte idi 
(Kafesoğlu, 2016, s. 100). Yani görüldüğü gibi Türk kağanı da Çin imparatoruna oğullarım diye hitap etmektedir. 

Nitekim Çin, yazıtlarda da açıkça görüldüğü üzere, entrikaya ve hileye dayalı bir siyaset izlediğini dolaylı biçimde 
kabul etmektedir. “Saldırılar, yağmalar, zulmetler dindi; ok ve yay kınına girdi. Sen entrika çevirmedikçe, ben de 
hileye başvurmam.” Metinde, sınır bölgelerinde çatışmaların yaşanmaması ve düzenin sağlanması, Çin yönetimi 
tarafından izlenen siyasetin bir sonucu olarak sunulmaktadır. Ayrıca kendi yaptığı hilelere meşruiyet kazandırmak 
için Türklerin entrika yaptığını belirtmektedir. Aslında o dönemde Göktürkler daha farklı yönlerde ilerleyebilmek 
için Çin ile iyi ilişkiler kurmak istemektedir. Bu savaşsız dönemi Çin imparatoru kendisine mal etmektedir.

Metinlerin Çince bölümleri, sadece Kül Tigin ve Bilge Kağanı öven yazılar değildir. Çin’in hegemonya 
düşüncesinin, dünya görüşünün, kendisini merkeze koyup çevredeki devletlere bakış açısının da bir yansımasıdır. 
Çin, bu yazıtlarda Göktürkleri kendisine bağlı bir vasal güç olarak gördüğünü ifade etmektedir. Göktürkler ise 
yazıtlarda Çin ile ilgili olan kısımlarda açık bir şekilde Çin’in hilekâr, aldatıcı bir imparatorluk olduğunu ifade eder. 
Gelecek nesillerin de bu duruma çok dikkat etmesi gerektiğini söyler. Çin’in ifadelerine bakıldığında, Çin kendi 
toplumu için hitap etmez, daha çok Türklerin yöneticilerine ve bölgedeki diğer halklara gücünü göstermek için 
hitap etmektedir. Türkler ise doğrudan kendi gelecekteki yöneticilerine ve halkına hitap etmektedir. 

Sonuç 

Göktürklerin Çin ile sürekli temas hâlinde bulunmaları ve bu dönemden önce Türk topluluklarında büyük 
ölçekli anıtsal yazıtların yaygın olmaması, Çin’deki mezar taşı ve yazıt geleneğinin Göktürk Yazıtları üzerinde 
etkili olduğunu göstermektedir. Bunun yanı sıra Göktürk Yazıtları, yalnızca dış bir geleneğin taklit edilmesiyle 
değil, Türk siyasi düşüncesi, yönetişim anlayışı ve kültürel değerleriyle şekillenen özgün bir anıtsal metin türü 
olarak değerlendirilebilir. Yazıtların gelecek kuşaklara ve devlet adamlarına hitap eden yönü, Türklerde daha eski 
dönemlere uzanan taş, kaya resmi ve kısa yazıt geleneğinin devamı niteliğindedir. Başka bir ifadeyle, yazıtların 
oluşumunda Çin’in tesiri bulunsa da, nihai şekillenme Türk kültürel geleneğinin etkisiyle gerçekleşmiştir. 

Çin’deki muzhiming (mezar yazıtı) geleneği ile Türklerdeki mezar yazıtları karşılaştırıldığında, her iki kültürde de 
ölünün hayatını, erdemlerini ve başarılarını kayıt altına alma amacı bulunduğu görülmektedir. Her iki gelenekte 
de yazıtlar kalıcı taş yüzeylere kazınmakta ve gelecek nesillere mesaj verme işlevi taşımaktadır. Bununla birlikte 
Çin yazıtlarının çoğunlukla mezar odalarının içine yerleştirilmesi, daha kapalı bir kullanımı; Göktürk Yazıtları’nın 
ise açık alanda dikilerek geniş kitlelere siyasi-ideolojik mesaj iletmesi, belirgin bir fark olarak ortaya çıkmaktadır. 

Bilge Kağan ve Kül Tigin, dönemlerinin önde gelen yöneticileri olarak Çin ile ilişkilerin şekillenmesinde önemli 
rol oynamıştır. Çin’in, Kül Tigin’in ölümünden sonra yazıtın dikilmesine katkı sunması ve Çince metnin yazıtta 
yer alması, iki devlet arasındaki diplomatik temasların niteliğiyle ilişkilendirilebilir. Bu durum, yazıtın dikilmesine 
ilişkin kararın Göktürk yönetimi tarafından alınmış olabileceğini; bunun yanı sıra Çin tarafının diplomatik bir jest 
ya da siyasî bir mesaj niteliğinde bir öneride bulunmuş olabileceğini de düşündürmektedir. Yazıttaki kaplumbağa 
kaidesi ve ejder figürlerinin Çin geleneğiyle uyumlu olması ve süslemelerin Çinli ustalar tarafından yapılmış 
olması, kültürel etkileşimin çok yönlü bir süreç olduğunu göstermektedir.

Yazıtlarda Çince bölümlerin bulunması, dönemin güç dengeleri ve diplomatik ilişkileri bağlamında 
değerlendirildiğinde önemlidir. O dönemde Çincenin geniş coğrafyada hegemonik bir dil ya da lingua franca 
niteliğinde olmadığı bilinmektedir. Bu nedenle Çince metinlerin yazıtlarda yer alması, Göktürklerin Çin’e yönelik 



BURANA DERGİSİ

72

 2025, 3(2), 63-76

saygı ve diplomatik nezaket göstergesi ya da Çin’in bölgedeki etkisini artırma isteğine bağlı bir uygulama olarak 
yorumlanabilir. Çin’in tarih boyunca siyasi gücünün yanı sıra kültürel araçları da bir diplomasi unsuru olarak 
kullandığı bilinmektedir. Bu çerçevede Göktürkler, Çin’in yalnızca askerî gücünün değil, aynı zamanda kültürel 
nüfuzunun da siyasi bir tehdit unsuru oluşturduğunun bilincindeydi.

Sonuç olarak Çin ve Göktürk siyasi kültürleri arasındaki etkileşim, tek yönlü bir tahakküm ilişkisi şeklinde değil, 
karşılıklı diplomatik, kültürel ve siyasi süreçlerin bir ürünü olarak görülmelidir. Göktürklerin konargöçer yaşam 
tarzı, onların kurumsal yapıya sahip olmadıkları anlamına gelmemekte; aksine, yazıtlarda görülen devlet anlayışı, 
toplum düzeni ve ahlâk vurgusu, gelişmiş bir siyasi organizasyonun göstergesi olarak değerlendirilebilir. Çin’in 
prenses gönderme uygulaması gibi diplomatik yöntemler de iki toplum arasındaki ilişkilerin çok yönlü olduğunu 
ortaya koymaktadır. Göktürk Yazıtları, bu ilişkilerin niteliğini ve dönemin güç dengelerini anlamak açısından 
birincil bir kaynak değerindedir. 

Kaynakça

Akkaş, G. (2018). İslam öncesi Türk kültüründe ‘sağ tarafın’ ifade ettiği anlamlar [Yüksek lisans tezi, İstanbul 
Üniversitesi]. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/

Balcı, T. G. ve Baykuzu, T. D. (2023). Eski Çin ve bozkır Yazıtlarındaki ejderha, kaplumbağa ve arslan tasvirleri 
üzerine. TDİD Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, 23(1), 1-24.

Başkan, S. (2023). Siyasal gelişmeler ışığında Qian Jin prensesin Göktürk kağanlarıyla evlilikleri ve heqin 
politikası. Uluslararası Sosyal Alan Araştırmaları Dergisi, 12(1), 78-97.

Demiéville, P. (2008). Correspondance diplomatique turque avec la Chine au Moyen Âge: Adresse du diplomate 
turc en Chine et lettres à Moyen: réalité ou fiction? TTR: Traduction, Terminologie, Rédaction, 21(2), 163-190.

Erdal, M. (2004). A Grammar of Old Turkic. Brill.

Golden, B. P. (2014). Dünya tarihinde Orta Asya. Ötüken.

Gumilev, L. N. (1993). Ritmy Evrazii: epokhi i tsivilizatsii. Ekopros.

Kafesoğlu, İ. (2016). Türk millî kültürü. Ötüken. 

Kramer, S. N. (1963). History begins at Sumer: Thirty-nine firsts in recorded history. University of Pennsylvania.

Lancaster, L. (1999). Building Trajan’s Column. American Journal of Archaeology, 103(3), 419-439.

Lewis, M. E. (1980). Later Han Stone inscriptions. Harvard Journal of Asiatic Studies, 40(2), 325-353. 

Loewe, M., and Shaughnessy, E. L. (Eds.). (1999). The Cambridge History of Ancient China: From the Origins of 
Civilization to 221 B.C. in (pp. 22-30). Cambridge University.

Mirşan, K. (2008). Sümer yazıtları. Mmb. 

Sima Qian. (1993). Records of the Grand Historian: Han Dynasty II (No: 110 - The Xiongnu). (Trans. Burton 
Watson.) Columbia University.

Şaşmaz Y. A. (2022). Batı Han ve Tang hanedanı dönemlerinde heqin politikası. Humanitas - Uluslararası Sosyal 
Bilimler Dergisi, 10(19), 349-373.

Şimşek, E. (2016). Türk kültüründe, kaplumbağalarla ilgili efsaneler üzerine bir değerlendirme. Akra Kültür Sanat 
ve Edebiyat Dergisi, (10), 51-63.

Taşağıl, A. (2002). Hunlar. Türk Tarih Kurumu.

Taşağıl, A. (2004). Köl Tigin yazıtının Çince yüzü hakkında. Belleten, 68(252), 403-422. https://doi.org/10.37879/
belleten.2004.403

Taşağıl, A. (2021). Gök-Türkler. Türk Tarih Kurumu.

Taşağıl, A. (2022). İlk Türkler bozkırdan dünyaya yayılanlar. Kronik Kitap.

Tekin, T. (1998). Orhon Yazıtları. Simurg.



BURANA DERGİSİ

73

 2025, 3(2), 63-76

Thompson, L. P. (1998). The Yi’nan Tomb: Narrative and Ritual in Pictorial Art of the Eastern Han (25-220 C.E.). 
A dissertation submitted in partial fulfillment of the requirements for the degree of Doctor of Philosophy Institute 
of Fine Arts New York University.

Uzer, E. (2019). K2Ẅl2 Çor yazıtı ve yazıtta yer alan bazı sözcükler üzerine. Çukurova Üniversitesi Türkoloji 
Araştırmaları Dergisi, 4(1), 165-175.

Ünal, S. (2022). Türk kültüründe yönler ve sağ-sol algısı [Yüksek lisans tezi, Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi]. 
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/

Yalınkılınç, T. (2013). Bir dönemin iki farklı anlatımı - Kül Tigin yazıtının Çince ve Türkçe metinlerinin 
karşılaştırması. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 2(4), 27-47.

Yılmaz, E. (2018). Türkiye ile Kore arasında uygarlıkların etkileşimi bildirileri. F. Turan (Ed.) içinde (s. 249-262). 
İstanbul Üniversitesi Yayınları.

Yılmaz, E. ve Demir, N. (2002). Ural-Altay Dilleri ve Altay Dilleri Teorisi. Türkler I, 394-402, Yeni Türkiye Yayın.



BURANA DERGİSİ

74

 2025, 3(2), 63-76

Extended Summary

The earliest written sources of the Turkish language, the Kül Tigin and Bilge Kağan inscriptions, were erected 
in Central Mongolia near the former bed of the Orkhon River, close to Lake Kocho-Chaidam. The inscriptions, 
standing approximately one kilometer apart, were created in 732 and 735 CE, respectively. The third major 
inscription, the Tonyukuk inscription, predates the Orkhon monuments, likely composed and erected between 720 
and 725 CE (Tekin, 1998: 10). Tonyukuk’s inscription was discovered roughly a decade later than the others. The 
Kül Tigin and Bilge Kağan inscriptions feature Turkish texts on their northern, southern, and eastern faces, while 
their western faces are inscribed in Chinese. In contrast, all four faces of the Tonyukuk inscription are in Turkish. 
Tonyukuk had his inscription erected during his lifetime, intended as guidance for future Turkish generations. His 
role as a non-sovereign statesman explains the absence of Chinese text and references to the Chinese emperor.

The placement of the inscriptions demonstrates the symbolic importance of direction in Turkish cosmology. In 
particular, east, or “ilgerü,” was considered sacred, while west, “kurıgaru,” denoted the rear. The inscriptions 
follow this hierarchy, which aligns with contemporary Chinese directional perceptions (Ünal, 2022: 67; Akkaş, 
2018: 30). Although Chinese text occupies the western faces, this positioning does not imply insignificance but 
rather reflects cultural and diplomatic considerations. In all cases, the Chinese texts appear to have been composed 
prior to the Turkish inscriptions, possibly at the request of the Chinese or as a gesture acknowledging their political 
presence.

Prior to the Göktürks, the Turks did not erect large, inscribed memorial stones. Earlier cultures, such as the Scythians 
and Huns, produced smaller monuments and balbals with no inscriptions. Although some Çor inscriptions predate 
the Orkhon monuments, they are smaller in scale, with less textual content and limited literary value (Uzer, 
2019: 166). Following Kül Tigin’s death, Bilge Kağan conducted a grand funeral, attended by representatives 
from neighboring states, including the Kitans, Tatabi, the Sogdians, Iranians, and Bukhara. The Chinese emperor 
contributed gold, silver, and silk gifts, and sent skilled artisans to craft the tomb, including reliefs depicting Kül 
Tigin’s military exploits (Taşağıl, 2021: 375; 2004: 408-409). The decorative elements, including turtle pedestals 
and dragon-head finials, highlight Chinese artistic influence, while the Turkish texts convey distinctly indigenous 
historical and ideological messages.

The inscriptions function as both historical records and moral-political guides. The Turkish texts document the 
creation of the world briefly, summarize the First Turkish Khaganate, and extensively chronicle the political and 
military history of the Second Khaganate up to Kül Tigin’s death (Tekin, 1998: 14). They emphasize the importance 
of unity, vigilance against Chinese duplicity, and adherence to ethical governance. Specific examples include 
warnings against deception by Chinese princesses introduced to the court through marriage alliances, illustrating 
the intricate interplay of diplomacy and domestic politics (Kafesoğlu, 2016: 104).

In contrast, the Chinese inscriptions emphasize imperial hegemony, portraying the emperor as a guardian of 
the entire region, with the Turks depicted as subordinate “sons” in a father-son hierarchy. This rhetoric serves 
to legitimize Chinese authority and assert influence over the broader steppe world. Such expressions, while 
superficially diplomatic, reflect the strategic and symbolic dimensions of literacy and monumentality in Chinese 
statecraft. Both Turkish and Chinese texts thus communicate political messages, but to different audiences and with 
divergent intentions. The Turkish inscriptions address their own people and future rulers, reinforcing collective 
memory and ethical norms. The Chinese inscriptions, meanwhile, target the elite, underscoring imperial power and 
control.

The comparative study of these texts underscores the Göktürks’ sophisticated understanding of literacy, 
monumentality, and political messaging. The inscriptions were erected in prominent locations, ensuring visibility 
and public accessibility, thereby enhancing their ideological impact. They reflect continuity with earlier Turkic 
traditions of commemorating leaders and heroic deeds through imagery and inscriptions, while simultaneously 
incorporating Chinese funerary conventions. The inscriptions serve not merely as commemorative markers but 
as instruments of statecraft, conveying lessons on leadership, diplomacy, and the moral responsibilities of rulers.



BURANA DERGİSİ

75

 2025, 3(2), 63-76

Ultimately, the Orkhon inscriptions demonstrate the Göktürks’ strategic engagement with their neighbors, 
particularly China, while asserting their own cultural identity and political autonomy. While the Chinese emperor 
sought to reinforce his influence through ceremonial acts and inscriptions, the Turks used the medium to celebrate 
their sovereignty, ethical principles, and historical consciousness. These monuments provide invaluable insight into 
the interplay of diplomacy, cultural exchange, and political ideology in early medieval Central Asia. They attest 
to the Turks’ enduring intellectual and statecraft traditions and stand as testament to their historical prominence in 
the steppe world.



BURANA DERGİSİ

76

 2025, 3(2), 63-76

Çalışmanın yazarı “COPE-Dergi Editörleri İçin Davranış Kuralları ve En İyi Uygulama İlkeleri” 
çerçevesinde aşağıdaki hususları beyan etmiştir:

Etik Kurul Belgesi: Bu çalışma için etik kurul belgesi gerekmemektedir. / Ethics Committee Approval: 
Ethics committee approval is not required for this study.

Finansman: Bu çalışma için herhangi bir kurum veya kuruluştan destek alınmamıştır. / Funding: No 
support was received from any institution or organization for this study.

Destek ve Teşekkür: Çalışmanın araştırılması ve yazımı esnasında destek veya fikirlerine başvurulan 
herhangi bir kişi bulunmamaktadır. / Support and Acknowledgments: There is no person whose support 
or ideas are consulted during the research and writing of the study.

Çıkar Çatışması Beyanı: Bu makalenin araştırması, yazarlığı veya yayınlanmasıyla ilgili olarak yazarın 
potansiyel bir çıkar çatışması yoktur. / Declaration of Conflicting Interests: The author has no potential 
conflict of interest regarding research, authorship or publication of this article.

Yazarın Notu: Bu çalışma herhangi bir bildiri veya tezden üretilmemiştir. / Author’s Note: This study 
was not produced from any report or thesis.

Katkı Oranı Beyanı: Bu makalenin tüm bölümleri tek yazar tarafından hazırlanmıştır. / Author 
Contributions: All sections of this article have been prepared by a single author.



77

BURANA - Türkoloji Araştırmaları Dergisi
www.buranadergisi.com

Cilt/Volume: 3 Sayı/Issue: 2 Yıl/Year: 2025 ISSN: 2980-2873

Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Kamerunlu Öğrencilerin Türkiye’ye ve 
Türkçeye Yönelik Görüşleri

Views of Cameroonian Students Learning Turkish as a Foreign Language Towards 
Türkiye and Turkish

Fatma HOŞCA1

1.	 Öğr. Gör. Dr., New York Tirana Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Programı, E-posta: fatmahosca@unyt.edu.al

Geliş/Received: 08.04.2025
Kabul/Accepted: 25.12.2025
Yayım/Published: 30.12.2025

10.5281/
zenodo.18110219

buranadergisi.com

Hoşca, F. (2025). Yabancı Dil Olarak Türkçe Öğrenen Kamerunlu Öğrencilerin Türkiye’ye ve Türkçeye Yönelik Görüşleri. BURANA - Türkoloji 
Araştırmaları Dergisi, 3(2), 77-85. https://doi.org/10.5281/zenodo.18110219.

Araştırma MakalesiAraştırma Makalesi
Research ArticleResearch Article

Öz

Günümüzde Türkiye Türkçesi Türkiye'de ve geniş bir alanda konuşulmasından dolayı yabancılar tarafından öğrenilmesi tercih 
edilen diller arasında yer almaktadır.  Türkiye’de okuyan yabancı öğrenci sayısının her geçen yıl artması Türkçenin yayınlaşma-
sının en önemli sebeplerindendir. Türkiye'de otuz yıl öncesine kadar yabancı dil olarak Türkçe eğitimi üniversiteler bünyesinde 
açılan Türkçe Öğretimi Araştırma ve Uygulama Merkezleri, konsolosluk ve büyükelçilik kursları ile sınırlıyken bugün Yunus 
Emre Enstitüsü Türk Kültür Merkezlerinde, Türkiye Maarif Vakfı okullarında, üniversitelerin Türkoloji bölümlerinde, Türk sivil 
toplum kuruluşları tarafından açılan okullarda ve eğitim kurumlarında, Türkçe yabancı dil olarak öğretilmektedir.  Son yıllarda 
Türkçenin yabancı dil olarak öğretilmeye başlandığı ülkelerden biri de Kamerun Cumhuriyeti’dir. Kamerun’da Türkçe Türkiye 
Maarif Vakfı okullarında ve 2021 yılında Türkiye Maarif Vakfı ve Yaounde II Üniversitesi arasında imzalanan protokol ile faa-
liyete başlayan Maarif Türkiye Araştırmaları Merkezinde öğretilmektedir. Maarif Türkiye Araştırmaları Merkezi Kamerun’da 
yetişkinlere yönelik Türkçe kursları düzenleyen tek merkezdir. Merkezde Türkçe öğretiminin yanı sıra Türkiye’nin ve Türk kültü-
rünün tanıtılmasına yönelik çalışmalar yapılmaktadır. Kamerun’da Türkçe derslerine ilgi her geçen gün artmaktadır. Çalışmada 
Kamerun Yaounde II Üniversitesi Maarif Türkiye Araştırmaları Merkezinde Türkçe öğrenen Kamerunlu öğrencilerin Türkçeye 
ve Türkiye’ye karşı görüşlerini tespit etmek amaçlanmıştır. Çalışmanın örneklem grubunu Kamerun Yaounde II Üniversitesi 
Maarif Türkiye Araştırmaları Merkezinde Türkçe öğrenen 65 öğrenci oluşturmaktadır. Yazıda nitel araştırma yöntemlerinden 
için analizi yöntemi kullanılmıştır. Veriler Google Formlar aracılığı ile elde edilmiştir.

Anahtar Kelime: Kamerun, Türkiye, Türkçe

Abstract

Today, Turkey Turkish is among the languages preferred for learning by foreigners due to its widespread use across a large 
geographical area in Turkey. The increasing number of foreign students studying in Turkey every year is one of the most im-
portant reasons for the spread of the Turkish language.

While teaching Turkish as a foreign language in Turkey was limited until thirty years ago to centers opened within universities 
(Turkish Teaching Research and Application Centers), and courses offered by consulates and embassies, today it is taught as 
a foreign language in Yunus Emre Institute Turkish Cultural Centers, Turkey Maarif Foundation schools, Turkology depart-
ments of universities, and schools and educational institutions opened by Turkish non-governmental organizations.

One of the countries where Turkish has recently begun to be taught as a foreign language is the Republic of Cameroon. In 
Cameroon, Turkish is taught in Turkey Maarif Foundation schools and at the Maarif Turkey Studies Center, which began 
operations following a protocol signed between the Turkey Maarif Foundation and the University of Yaoundé II in 2021. The 
Maarif Turkey Studies Center is the only center in Cameroon that organizes Turkish courses for adults. In addition to Turkish 
language teaching, the center also carries out studies aimed at promoting Turkey and Turkish culture. Interest in Turkish 
lessons in Cameroon is increasing day by day.

This study aims to determine the views of Cameroonian students learning Turkish at the Maarif Turkey Studies Center at the 
University of Yaoundé II towards the Turkish language and Turkey. The sample group of the study consists of 65 students 
learning Turkish at the Maarif Turkey Studies Center at the University of Yaoundé II, Cameroon. In the article, the document 
analysis method, one of the qualitative research techniques, was used. The data were obtained via Google Forms.

Keywords: Cameroonian, Türkiye, Turkish

https://orcid.org/0000-0003-2245-1438
https://doi.org/10.5281/zenodo.12627001


BURANA DERGİSİ

78

 2025, 3(2), 77-85

Giriş

Türkiye’nin Kamerun'la diplomatik ilişkileri 11 Ekim 1962 tarihinde kurulmuştur. O dönemde Nijerya’nın 
başkenti olan Lagos Büyükelçiliğine akredite edilmiştir. Kamerun Türkiye ilişkileri gerek siyasi, gerek 
ekonomik alanda Türkiye’nin Afrika açılımlarıyla beraber olumlu yönde seyretmektedir. Yaounde 
Büyükelçiliğinin 2010 yılında faaliyete geçmesiyle ilişkiler gelişmeye başlamış, Kamerun’un 2018 Kasım 
ayında Ankara'da Büyükelçilik açmasıyla ivme kazanmıştır (MFA, t.y). 

“Türk İşbirliği ve Koordinasyon Ajansı (TİKA) Kamerun’da tarım, sağlık, eğitim, su ve sanitasyon, mesleki eğitim, 
kurumsal kapasite geliştirme ve insani yardım alanlarında faaliyetler yürütmektedir. İstihdam, eğitimi teşvik ve 
kalkınma projeleriyle Kamerun’da ekonomik büyümeye katkı sağlamaktadır” (Mohamadou, 2024, s. 36). 

“Yüksek Öğretim Kurumu istatistiklerine göre 2023-2024 eğitim döneminde Türkiye üniversitelerinde kayıtlı 
toplam 1504 Kamerunlu öğrenci bulunmaktadır” (YÖK. t,y). Yurtdışı Türkler ve Akraba topluluklar başkanlığı 
tarafından sağlanan Türkiye Burslarına Kamerun’dan başvuru yapan öğrenci sayısı her geçen yıl artmaktadır. 
Türkiye Diyanet Vakfı lise, lisans ve lisansüstü seviyede öğrencilere burs sağlamaktadır. 2018 yılından bu yana 
Türkiye Maarif Vakfının Kamerun’un başkenti Yaounde’de, liman şehri Douala’da ve Ngaoundere şehrinde okulları 
bulunmaktadır. 2021 yılında Yaounde II Üniversitesinde Maarif Türkiye Araştırmaları Merkezi kurulmuştur. 
Merkezde Türkçe derslerinin yanı sıra Türkiye ve Türk Kültürünün tanıtımına yönelik çalışmalar yapılmaktadır. 
2025 yılı mart ayı itibariyle Türkiye Maarif Vakfı ve Kamerun Savunma Bakanlığı arasında imzalanan protokol 
kapsamında Kamerunlu askerlere yönelik Türkçe dersleri başlamıştır. Yaounde ve Marva şehirlerinde Hüdayi 
Vakfı’na bağlı İmam Hatip Liselerinde de dini ve modern eğitimin yanı sıra Türkçe dersleri verilmektedir. Türk 
Havayolları her gün başkent Yaounde ve Douala şehirlerine sefer düzenlemektedir. 2024 yılında Kamerunlu 
Türkiye mezunları Kamerun Türkiye Mezunları Derneğini kurmuştur. Dernek Türkiye’de yükseköğretimini 
tamamlayan Kamerunlulara iş fırsatları bulma konusunda aracılık yapmakta ve Türkiye’nin tanıtımıyla ilgili 
çalışmalar yürütmektedir. 

Hızla küreselleşen dünyada ülkeler arası yakın etkileşimin doğal sonucu olarak yabancı dil öğretimi daha 
fazla önem kazanmıştır. Her dilin farklı bir kültüre açılan kapı olduğu doğrudur, özellikle medeniyetler 
arası yoğun etkileşim, öteki kültürleri de tanımayı bir tür zorunluluk hâline getirmiştir. Pek çok ülke bugün, 
uluslararası ticaret, turizm ve gelişmiş teknolojiden dolayı çok kültürlü bir toplum kavramını benimsemeye 
başlamıştır. Sonuçta, küreselleşen çok kültürlü bir toplum da çok dilli bir toplum olmak zorundadır 
(İşcan, 2011, s. 2). 21. yüzyılın başlarından itibaren dünyada Türkçe öğretimi faaliyetleri hız kazanmıştır. 
Türkiye’nin dünya genelinde Türk dilini ve kültürünü tanıtmak üzere gerçekleştirdiği faaliyetler, çeşitli 
ülkelerdeki öğrencilerin yükseköğrenimlerini Türkiye’de tamamlama istekleri, Türk dizilerine olan ilginin 
artması, düzenli düzensiz sığınmacı hareketliliğinde Türkiye’nin jeopolitik konumu, geçici koruma 
altındaki milyonlarca Suriyelinin Türkiye’deki varlığı bu durumun nedenleri arasında gösterilebilir (Çelik, 
2021, s. 109). 

Türkiye’de üniversitelerin Türkçe Öğretimi Araştırma ve Uygulama Merkezlerinde yabancı öğrencilere Türkçe 
dersleri verilmektedir. Yurtdışında üniversitelerin Türkoloji bölümlerinde, Yunus Emre Enstitüsü Türk Kültür 
Merkezlerinde, Türkiye Maarif Vakfı okullarında ve eğitim merkezlerinde yabancılara Türkçe öğretimi faaliyetleri 
sürdürülmektedir. 

Dil bilgisi öğretimi; dili anlamayı, iletişim kurmayı ve zihinsel becerileri geliştirmeyi amaçlar. Diğer yandan dil 
bilgisi dil gelişimini ve dilin doğru kullanımını sağlamak için önemlidir (Güneş, 2013, s. 268). 

Bu bağlamda, dört temel dil becerisinin gelişiminin yanında dil bilgisi öğretiminin de yabancı dil olarak 
Türkçe öğretiminde gerekli olduğu düşünülebilir. Ulaşım ve teknolojik alandaki ilerlemeler kişileri 
birbirlerine daha da yakınlaştırmış, böylelikle birbirlerine yabancı olan insanlar arasındaki iletişim daha 
da artmıştır. Söz konusu gelişmeler öncesinde yabancı dil eğitimi daha çok diplomatik ve ticari amaçlarda 
önemliydi. Bu çerçevede daha çok okuduğunu anlama, yazma ve çeviri bu ihtiyacını karşılıyordu. Dil 
öğretim yöntemleri de bu çerçevede düzenleniyordu. Yukarıda bahsedilen nedenlerle günümüzde farklı 



BURANA DERGİSİ

79

 2025, 3(2), 77-85

ülkelerde yaşayan ve farklı dilleri konuşan insanların birbirleriyle daha sık iletişim kurmaları, sadece 
okuma ve yazmanın yeterli olmadığı, dinleme ve konuşma becerilerinin de edinilmesi gerektiği ihtiyacını 
ortaya çıkartmıştır (Çeltik, 2022, s. 109). 

Yabancı dil öğretimi yalnızca bir dilin kurallarının öğretildiği bir eğitim değildir aynı zamanda o dili konuşan 
insanların kültürü, tarihi ve değerleri öğretilmektedir. “Yabancı dil öğrenmek, bir dünyayı, yabancı bir kültürü de 
anlamak demektir” (Bölükbaş ve Keskin, 2010, s. 228).

Çalışmanın amacı; Kamerun Yaounde II Üniversitesi Maarif Türkiye Araştırmaları Merkezinde Türkçe öğrenen 
öğrencilerin Türkiye ve Türkçeye ilişkin görüşlerini tespit etmektir. Öğrencilerin Türkçeye yönelik düşünceleri; 
Türkçe öğrenme nedenleri, Türkçe öğrenme sürecinde dil becerilerinin zorluk düzeyi ve Türkiye’ye yönelik 
görüşlerini kapsayacak şekilde araştırma yapılmıştır. Özellikle Sahra Altı Afrika’da yabancılara Türkçe öğretim 
faaliyetleri son yıllarda gelişmeye başlamıştır bu nedenle Sahra Altı Afrika ülkelerinde Türkçe öğretimi kuzey ve 
doğu Afrika’daki enstitü ve kurs merkezlerine göre daha geç açılmıştır. Bunda kuzey ve doğu Afrika’nın Türkiye 
ve Osmanlı ile olan tarihsel bağlarının daha güçlü olmasının rolü olduğu söylenebilir. 

Bu çalışma kapsamında elde edilen bulgular Kamerun’daki ilk Türkçe kurslarının verildiği Yaounda II Üniversitesi 
Türkiye Araştırmaları Merkezi bünyesinde eğitim görmüş A1- A2, B1-B2, C1 seviyesindeki öğrencilerden 
edinilmiştir. Çalışmanın örneklemini Maarif Türkiye Araştırmaları Merkezinde Türkçe öğrenen 65 öğrenci 
oluşturmaktadır. Verilerin toplanma sürecinde Google Formlardan yararlanılmıştır. Verilerin analizinde nitel 
veri analiz yöntemlerinden içerik analizi yöntemi kullanılmıştır. Türkçe sorular Fransızca karşılıklarıyla birlikte 
verilmiştir. K1 görüşmeye katılan birinci kişi anlamında kullanılmıştır. Ayrıca çalışmanın Kamerun’da Türkçe 
öğretim süreçlerine yönelik hazırlanacak dil öğretim programı ve ders içeriklerine katkı sağlayacağı düşünülmektedir.

Tablo 1: Katılımcı Grubuna Yönelik Demografik Bilgiler
Yaş aralığı 18-44

Cinsiyet 39 Erkek, 26 Kadın

Eğitim durumu 6 Lise, 35 Lisans, 23 Yüksek Lisans, 4 Doktora

Katılımcıların bildiği diller Fransızca 65, İngilizce 22, Arapça 18, Çince 3, Almanca 2

Bölüm Siyaset Bilimi 20, Hukuk 18, Ekonomi 13, Kamu Yönetimi 9 

Grafik 1: Katılımcıların Türkçe Düzeyleri

Katılımcıların çoğu (%61,5) A1 düzeyinde, Orta seviye (B1 ve B2) katılımcı oranı %20 civarında, C1 ve C2 
düzeylerinde katılımcı sayısı diğer düzeylere göre daha az.



BURANA DERGİSİ

80

 2025, 3(2), 77-85

1. Bulgular

Bu bölümde, araştırmadan elde edilen bulgular ortaya konmuş, bu bulgulardan yola çıkılarak açıklamalar yapılmıştır.

Katılımcıların Türkçe öğrenirken dört temel dil becerisi içerisinde hangi alanda en fazla güçlük yaşadıklarını 
tespit etmek amaçlanmıştır. Bu bağlamda “Türkçe öğrenirken en çok hangi beceride zorlanıyorsunuz?” sorusu 
sorulmuştur. 

Birinci alt probleme ilişkin bulgular:

Grafik 2: Katılımcıların En Çok Zorlandığı Beceriler

Türkçede en çok zorlanılan beceriler grafiği incelendiğinde dinleme ve konuşma becerilerinin en zorlayıcı alan 
olarak ön plana çıktığı görülüyor. Özellikle dinleme becerisi katılımcıların %47’si için en büyük zorluk. 

İkinci alt probleme ilişkin bulgular.

Araştırmada katılımcıların Türkçe öğrenme sürecinde hangi dil becerisinde kendilerini daha yetkin hissettiklerini 
tespit etmek amaçlanmıştır. Bu kapsamda Türkçe öğrenirken hangi dil becerisinde kendinizi daha rahat 
hissediyorsunuz sorusu yöneltilmiştir. 

Grafik 3: Katılımcıların En Kolay Bulduğu Beceriler

Grafik incelendiğinde okuma beceresinin en kolay alan olduğu görülüyor. Katılımcılar dinleme becerisi ile 
kıyaslandığında konuşma ve yazma becerisinde de daha rahat hissediyor. 

Üçüncü alt probleme ilişkin bulgular ve yorum.



BURANA DERGİSİ

81

 2025, 3(2), 77-85

Öğrencilere Türkçe öğrenmeye başlama kararınızda etkili olan faktörler nelerdir sorusu yöneltilmiştir. 

•	 Türkiye’de eğitim almak %30.

K1: Türkiye’de iyi üniversiteler var orada yüksek lisans yapmak istiyorum.

K13: Türk üniversitelerinin imkânlarının iyi olduğunu biliyorum ve Türkiye’de eğitim almak istiyorum. 

K22: Türkiye Burslarından faydalanıp doktora yapmak istiyorum. 

•	 Türkiye’ye duyulan ilgi %13.

K4: Türk Dilinin güzelliği beni Türkçe öğrenmeye yöneltti. 

K18: Türk Dilini seviyorum ve Türkiye’yi ziyaret etmek istiyorum.

K24: Türk kültürünü seviyorum. 

K8: Türk yemeklerini seviyorum, Türkler nazik ve misafirperver bir millet onların dilini öğrenmek için bir 
zevk. 

K60: Türkçe Ortadoğu’da ve dünyada en çok konuşulan dillerden biri bu nedenle Türkçe öğreniyorum. 

•	 Yabancı dil öğrenme sevgisi %10.

K2: Toplumsal etkileşimlerin arttığı günümüz dünyasında çok dil bilmek önemlidir. 

K31: Dil öğrenmeyi seviyorum, entelektüel derinliğimi artırıyor. 

K40: Yabancı dil öğrenmek benim için bir tutkudur. 

•	 İş ve kariyer hedefiyle Türkçe öğrendiğini söyleyenler %47. 

K5: Kendimi geliştirmek için Türkçe öğreniyorum. 

K46: Türkçe Fransızca tercüman olmak için Türkçe öğreniyorum. 

K51: Türkiye’de çalışmak istiyorum. 

Katılımcıların Türkçe öğrenme sebeplerinin büyük ölçüde akademik ve profesyonel amaçlarla bağlantılı olduğu 
anlaşılıyor. 

Dördüncü alt probleme ilişkin bulgular:

Türkçe öğrenmeye başlamadan önce Türkiye hakkında neler biliyordunuz? Sorusuna verilen cevaplar arasında 
Osmanlı Devleti ve İstanbul’u duymuştum cevaplarının ön plana çıktığını görülüyor. 

Grafik 4: Türkçe Öğrenmeye Başlamadan Önce Bilenenler

           



BURANA DERGİSİ

82

 2025, 3(2), 77-85

Beşinci alt probleme ilişkin bulgular:

Türkçe öğrenmeye başladıktan sonra Türkiye hakkında neler öğrendiniz sorusuna verilen cevaplar: Türkiye’nin 
sosyal yapısı, yemek kültürü ve modern yaşamı daha fazla öne çıkan cevaplar arasında. Bu durum Türkçe 
öğrenmenin Türkiye’ye dair algıyı derinleştirdiğini ve daha geniş bir perspektif sunduğunu gösteriyor. 

Grafik 5: Türkçe Öğrenmeye Başladıktan Sonra Bilinenler

Sonuç 

Bu çalışma, Kamerun'da Türkçe öğrenen öğrencilerin dil öğrenim süreçlerine, karşılaştıkları zorluklara ve Türkiye 
algılarına ilişkin veriler sunmaktadır. Bulgular, katılımcıların büyük çoğunluğunun (%61.5) başlangıç seviyesinde 
(A1) olduğunu ve özellikle dinleme (%47) ve konuşma becerilerinde ciddi zorluklar yaşadıklarını ortaya koymuştur.

Öğrencilerin Türkçe öğrenme motivasyonlarının büyük ölçüde akademik (%30) ve mesleki (%47) hedeflere dayalı 
olması, dil öğretimi müfredatının bu ihtiyaçlara cevap verecek şekilde düzenlenmesi gerektiğini göstermektedir. 

Katılımcıların Türkçe öğrenim süreci sonrasında Türkiye'ye dair algılarının, Osmanlı tarihi ve İstanbul odaklı basit 
bir çerçeveden, Türk mutfağı, modern yaşamı ve sosyal yapısını içeren çok boyutlu bir hale evrildiği görülmüştür. 

Sonuç olarak, bu çalışma, Kamerun'da Türkçe öğretiminin sadece dilsel bir faaliyet olmadığını, aynı zamanda iki 
ülke arasındaki sosyokültürel bağları güçlendiren dinamik bir süreç olduğunu göstermektedir. İleriki araştırmalar, 
farklı öğretim yöntemlerinin bu bağlamdaki etkisini veya dil becerilerindeki ilerlemenin Türkiye algısındaki 
değişimle olan ilişkisini inceleyebilir.

Kaynakça

Bölükbaş, F. ve Keskin, F. (2010). Yabancı dil olarak Türkçe öğretiminde metinlerin kültür aktarımındaki işlevi. 
Turkish Studies, 5(4), 221-235.

Çelik, M. E. (2021). Bosna-Hersek’te Türkçe öğretiminin güncel durumu. Bayburt Eğitim Fakültesi Dergisi, (16), 
108-128. https://doi.org/10.35675/befdergi.848525

Çeltik, H. (2022). Yabancı dil öğretiminde dört temel dil becerisi üzerine bir inceleme çalışması. 21. Yüzyılda 
Eğitim ve Toplum, Education and Society in the 21st Century, 11(31).

Güneş, F. (2013). Türkçe öğretimi yaklaşımlar ve modeller. Pegem Akademi.

İşcan, A. (2011). Türkçenin yabancı dil olarak önemi. Uluslararası Avrasya Sosyal Bilimler Dergisi, 2(4), 29-36.

Mohamadou A. (2024). Türkiye’nin Afrika politikasında yumuşak güç Kamerun Örneği [Yüksek lisans tezi, 
Sakarya Üniversitesi] https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp

https://doi.org/10.35675/befdergi.848525


BURANA DERGİSİ

83

 2025, 3(2), 77-85

Sever, S. (1998). Dil ve iletişim (etkili yazılı ve sözlü anlatım). Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi 
Dergisi, 31(1), 51-66.

Türkiye Kamerun İlişkileri. 5.04.2025’te https://www.mfa.gov.tr/turkiye-kamerun-siyasi-iliskileri.tr.mfa  
adresinden alınmıştır. 

Yüksek Öğretim Kurumu Öğrenci İstatistikleri 5.04.2025 tarihinde https://istatistik.yok.gov.tr/ adresinden 
alınmıştır. 

https://www.mfa.gov.tr/turkiye-kamerun-siyasi-iliskileri.tr.mfa
https://istatistik.yok.gov.tr/


BURANA DERGİSİ

84

 2025, 3(2), 77-85

Extended Abstract 

Cameroon-Turkey relations continue to progress smoothly in both political and economic areas. Relations began to 
develop with the opening of the Yaounde Embassy in 2010, and gained momentum with the opening of the Embassy 
in Ankara by Cameroon in November 2018. The Turkish Cooperation and Coordination Agency (TİKA) carries 
out activities in the fields of agriculture, health, education, water and sanitation, vocational training, institutional 
capacity development and humanitarian aid in Cameroon. It contributes to economic growth in Cameroon with 
employment, education promotion and development projects. According to the statistics of the Council of Higher 
Education, there are a total of 1504 Cameroonian students registered in Turkish universities in the 2023-2024 
academic year. Since 2018, the Turkish Maarif Foundation has schools in the capital of Cameroon, Yaounde, 
the port city of Douala, and the northern city of Ngaoundere. In 2021, the Maarif Turkey Research Center was 
established at the University of Yaounde II. In addition to Turkish lessons, the center carries out activities aimed at 
promoting Türkiye and Turkish culture. As of March 2025, Turkish lessons for Cameroonian soldiers have begun 
within the scope of the protocol signed between the Turkish Maarif Foundation and the Cameroonian Ministry of 
Defense. In 2024, Cameroonian Türkiye graduates founded the Cameroon Türkiye Graduates Association. The 
association mediates job opportunities for Cameroonians who have completed their higher education in Turkey 
and carries out activities related to the promotion of Turkey. Today, Turkish in Turkey is among the languages ​​
preferred to be learned by foreigners due to its characteristics such as the official state language, language of 
education, and language of trade in Türkiye and the fact that it is spoken in a wide area. In Türkiye, Turkish is 
taught as a foreign language in Turkish Education Research and Application Centers opened within universities, 
public education centers and private courses. Abroad, Turkish is taught as a foreign language in Yunus Emre 
Institute Turkish Cultural Centers, Turkish Maarif Foundation schools, Turkology departments of universities, 
schools and educational institutions opened by Turkish civil society organizations. One of the countries where 
Turkish has started to be taught as a foreign language in recent years is the Republic of Cameroon. In Cameroon, 
Turkish is taught in Turkish Maarif Foundation schools and in the Maarif Turkey Studies Center, which started its 
activities in 2021 with the protocol signed between the Turkish Maarif Foundation and Yaounde II University. The 
Maarif Turkey Studies Center is the only center in Cameroon that organizes Turkish courses for adults. In addition 
to teaching Turkish, the center carries out studies to promote Turkey and Turkish culture. Interest in Turkish 
lessons in Cameroon is increasing day by day. The aim of the study was to determine the views of Cameroonian 
students who are learning Turkish at the Maarif Turkish Research Center of Yaounde II University of Cameroon 
towards Turkish and Turkey. The sample group of the study consists of 65 students who are learning Turkish at 
the Maarif Turkish Research Center of Yaounde II University of Cameroon. The qualitative research method case 
study model was used in the article. Data were obtained through Google Forms. Content analysis method was used 
in the analysis of data. In the study, data on the subject were obtained based on the research questions. Then, the 
data were analyzed with descriptive statistics and content analysis techniques and the findings of the study were 
reached. In this section, the results of the study were given based on the findings. The difficulties experienced by 
students learning Turkish, especially in listening and speaking skills, stand out as areas that require more practice. 
While students learning Turkish for academic and business purposes are more successful in written language, those 
learning for cultural reasons have more difficulty in communication skills. 

More interactive lessons and practice opportunities should be provided to develop speaking and listening skills. 
Additional support programs focused on writing can be created for academic or business learners. Customized 
teaching techniques should be developed according to the desires of individuals to accelerate the language learning 
process. Along with language education, content on the social and cultural structure of Turkey should be provided 
to enrich the learning process. These results show that learning Turkish not only improves language skills, but 
also radically changes individuals' perceptions of Turkey. These results reveal that targeted approaches should be 
developed to make the Turkish learning process more efficient.



BURANA DERGİSİ

85

 2025, 3(2), 77-85

Çalışmanın yazarı “COPE-Dergi Editörleri İçin Davranış Kuralları ve En İyi Uygulama İlkeleri” 
çerçevesinde aşağıdaki hususları beyan etmiştir:

Etik Kurul Belgesi: Bu çalışma için etik kurul belgesi gerekmemektedir. / Ethics Committee Approval: 
Ethics committee approval is not required for this study.

Finansman: Bu çalışma için herhangi bir kurum veya kuruluştan destek alınmamıştır. / Funding: No 
support was received from any institution or organization for this study.

Destek ve Teşekkür: Çalışmanın araştırılması ve yazımı esnasında destek veya fikirlerine başvurulan 
herhangi bir kişi bulunmamaktadır. / Support and Acknowledgments: There is no person whose support 
or ideas are consulted during the research and writing of the study.

Çıkar Çatışması Beyanı: Bu makalenin araştırması, yazarlığı veya yayınlanmasıyla ilgili olarak yazarın 
potansiyel bir çıkar çatışması yoktur. / Declaration of Conflicting Interests: The author has no potential 
conflict of interest regarding research, authorship or publication of this article.

Yazarın Notu: Bu çalışma herhangi bir tezden üretilmemiştir. / Author’s Note: This study was not 
produced from the thesis.

Katkı Oranı Beyanı: Bu makalenin tüm bölümleri tek bir yazar tarafından hazırlanmıştır. / Author 
Contributions: All sections of this article have been prepared by a single author.



86

BURANA - Türkoloji Araştırmaları Dergisi
www.buranadergisi.com

Cilt/Volume: 3 Sayı/Issue: 2 Yıl/Year: 2025 ISSN: 2980-2873

İstiklal Marşı’nın Söylemine Dair Öğretmen Adaylarının Farkındalık Düzeyi

Awareness Level of Prospective Teachers Regarding the Discourse of the National 
Anthem

Ünal ALDEMİR1

1.	 Öğr. Gör. Dr., Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, E-posta: unal.aldemir@erdogan.edu.tr 

Geliş/Received: 15.11.2025
Kabul/Accepted: 27.12.2025
Yayım/Published: 30.12.2025

10.5281/
zenodo.18110229

buranadergisi.com

Aldemir, Ü. (2025). İstiklal Marşı’nın söylemine dair öğretmen adaylarının farkındalık düzeyi. BURANA - Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 3(2), 
86-98. https://doi.org/10.5281/zenodo.18110229.

Araştırma MakalesiAraştırma Makalesi
Research ArticleResearch Article

Öz
İstiklal Marşı, Türk milletinin istiklal mücadelesini simgeleyen, tarihsel, kültürel ve toplumsal bağlamda derin anlamlar barındı-
ran bir metindir. Ulusal kimliğin oluşumunda ve millî birlik bilincinin güçlendirilmesinde önemli bir işlevi olan bu marş, yalnızca 
törensel bir ritüel olarak değil, aynı zamanda değer aktarımı açısından da önemli bir eğitim aracıdır. Bu metin, şüphesiz bir 
mesaja, bir söyleme sahiptir; ancak eğitim kurumları başta olmak üzere icra edildiği mekanlarda metnin söyleminin ne düzeyde 
anlaşıldığının ortaya konulması metnin söylem değeri açısından önemlidir. Özellikle öğretmenlerin bu konudaki farkındalık dü-
zeyini tespit etmeye çalışmak daha değerlidir; zira öğretmenler, millî değerlerin taşıyıcısı ve aktarıcısı rolündedir. 

Bu araştırmanın amacı, öğretmen adaylarının İstiklal Marşı’nın söylemine ilişkin farkındalık düzeylerini belirlemek; söylem, 
anlam ve duygusal aktarım bağlamında bu farkındalığın nasıl şekillendiğini analiz etmektir. Bu çalışmada, nitel araştırma yön-
temlerinden durum çalışması (case study) deseni kullanılmıştır.  Çalışma grubunu, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Eğitim 
Fakültesinde öğrenim gören öğretmen adayları oluşturmaktadır. Araştırmanın verileri, öğretmen adaylarının İstiklal Marşı’nın 
söylemini ne düzeyde anladıklarını belirlemeye yönelik olarak sorulan açık uçlu bir soru üzerinden toplanmıştır. Toplanan veri-
ler, nitel içerik analizi yöntemiyle çözümlenmiştir. 

Elde edilen verilere göre öğretmen adayları İstiklal Marşı’nın söylemine dair temaları ortalamanın altında algılayabilmiş; özel-
likle bazı temalarda ortalamanın oldukça altında kalmışlardır. Katılımcıların, İstiklal Marşı’nın söylemini bütünlüklü olarak 
algılama ve ifade etme bakımından son derece zayıf kaldığı söylenebilir. 

Çalışma, öğretmen adaylarının Türkiye Cumhuriyetinin millî marşımız olan ve çokça okunan İstiklal Marşı’nın söylemine dair 
farkındalık düzeyini ortaya koyacak olması, İstiklal Marşı’nın aktarmak istediği söyleme dair bir çerçeve çizecek olması, algıla-
nan söylem ile gerçekte var olan söylemin örtüşme derecesini ortaya koyacak olması bakımından değerlidir.

Anahtar Kelime: İstiklal Marşı, Söylem Analizi, Değerler Eğitimi

Abstract
The Turkish National Anthem is a text symbolizing the Turkish nation's struggle for independence, carrying profound mea-
nings within its historical, cultural, and social context. Playing a significant role in the formation of national identity and the 
strengthening of national unity, this anthem is not only a ceremonial ritual but also an important educational tool for trans-
mitting values. Undoubtedly, this text carries a message, a discourse; however, determining the extent to which its discourse is 
understood in the settings where it is performed, particularly in educational institutions, is crucial for assessing its discursive 
value. It is especially valuable to try to determine the level of awareness among teachers on this issue, as teachers play a 
crucial role in carrying and transmitting national values.

The purpose of this research is to determine prospective teachers' level of awareness regarding the discourse of the Indepen-
dence March and to analyze how this awareness is shaped within the context of discourse, meaning, and emotional trans-
mission. A case study design, a qualitative research method, was used in this study. The study group consisted of prospective 
teachers studying at the Faculty of Education at Recep Tayyip Erdoğan University. The study data was collected through an 
open-ended question to determine the level of understanding of the discourse of the National Anthem by prospective teachers. 
The data was analyzed using a qualitative content analysis method.

According to the data obtained, prospective teachers had a below-average perception of the themes related to the discourse of 
the National Anthem; in particular, they were significantly below average on some themes. Participants were extremely weak 
in their ability to perceive and express the discourse of the National Anthem holistically.

This study is valuable because it will reveal the level of awareness of prospective teachers regarding the discourse of the 
Turkish National Anthem, the İstiklal Marşı, which is widely recited; it will outline a framework for the message the İstiklal 
Marşı aims to convey; and it will demonstrate the degree of overlap between the perceived discourse and the actual discourse.

Keywords: National Anthem, Discourse Analysis, Values Education

https://orcid.org/0000-0002-2660-4414
https://doi.org/10.5281/zenodo.12627001


BURANA DERGİSİ

87

 2025, 3(2), 86-98

Giriş 

Söylem kavramı, sosyal bilimlerin birçok alanında temel bir analiz birimi olarak öne çıkmakta ve çok katmanlı bir 
yapıya sahip olması nedeniyle farklı disiplinlerde çeşitli şekillerde ele alınmaktadır. Söylemin en temel anlamda ne 
olduğu sorusu; dilin toplumsal işlevlerinden, bireyler arası iletişime, ideolojinin inşasından kültürel aktarım süreçlerine 
kadar geniş bir yelpazede tartışılmaktadır. En temel anlamıyla söylem, belirli bir bağlam içinde dile getirilen anlamlı 
ifadeler bütünü olarak tanımlanabilir (van Dijk, 1997). Foucault (1972) ise söylemi; bilgi, iktidar ve hakikat ilişkileri 
üzerinden ele alarak, onun sadece bir iletişim aracı değil, aynı zamanda dünyayı anlamlandırma ve şekillendirme 
biçimi olduğunu ileri sürerek, bir bilgi üretim biçimi olarak, gerçekliği kurma, düzenleme ve meşrulaştırma yönüne 
dikkat çekmektedir. Güneş ise söylemi “zihinsel ve mantıksal düzlemde belirli bir tutarlılığa sahip bir düşünme ve 
algılama biçiminin yazılı ve/veya sözlü olarak ifade edilme şekli” olarak tarif etmiştir (2018, s. 13). 

Dolayısıyla söylem, iletişim araçlarını son derece siyasî ve ideolojik bir boyuta taşıyarak Fairclough’un da ifade ettiği 
gibi bir yandan düşünce sistemlerini biçimlendirirken, diğer yandan toplumsal düzenin yeniden üretiminde merkezî 
bir rol üstlenir (Fairclough, 1995). Söylem, yalnızca dilsel bir yapı olmanın ötesinde, toplumsal gerçekliğin inşasında 
ve anlamın üretilmesinde merkezi bir rol üstlenmektedir. Bu nedenle, söylemin tanımlanması ve açıklanması hem 
dilbilimsel hem de toplumsal bağlamların dikkate alınmasını gerektirir. Bu izahlar çerçevesinde söylem, özneler 
arası anlamın üretildiği, sürdürüldüğü ve dönüştürüldüğü bir alan olarak tanımlanabilir. Bu bağlamda söylem, 
toplumsal gerçekliğin kurucu bir unsuru olarak görülmektedir. Yanarışık’ın (2023, s. 76.) çalışmasında, söylemin 
“temelde, özneler arası anlamın üretildiği, sürdürüldüğü, dönüştürüldüğü ve buna bağlı olarak toplumsal gerçekliğin 
kurucusu haline geldiği alan” olarak tanımlandığı belirtilmektedir. Ayrıca, söylem analizinin ise “kullanımdaki dilin 
incelenmesi” olduğu ve bu incelemenin dilin toplumsal işlevlerini anlamada önemli bir metodoloji sunduğu ifade 
edilmektedir. Bu yaklaşım, söylemin yalnızca bireysel bir dil kullanımı değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel 
bağlamda anlamın inşasında aktif bir rol oynadığını göstermektedir.

Söylem, yalnızca bireyler arası iletişimin bir aracı olarak değil, aynı zamanda toplumsal yapıların, ideolojilerin ve 
güç ilişkilerinin inşasında da merkezi bir rol oynar. Bu bağlamda, söylemin toplumsal işlevi, onun anlam üretme 
süreçlerinde ve toplumsal gerçekliğin inşasında oynadığı rol üzerinden değerlendirilir. Doyuran’ın çalışmasında, 
söylemin “genel itibariyle tarihî, siyasi, ideolojik, toplumsal, sosyokültürel bir yapı arz ettiği” ve bu nedenle eleştirel 
söylem çözümlemesinin söylemin dil dışı sosyal yapısına odaklandığı ifade edilmektedir. Ayrıca, söylem analizinin 
temel amacının, söylemde anlatılmak istenen ve saklı olanı ortaya koymak olduğu, bu nedenle de söylemin dil içi 
özelliklerinden ziyade dil dışı bağlamlarının tespit edilmesinin çözümlemenin temelini oluşturduğu belirtilmektedir 
(Doyuran, 2018, s. 301). 

Ekşi ve Çelik’in çalışmasında, söylem analizinin “konuşma ve metinler aracılığıyla oluşan anlam ürünleri ile ilgilenen 
geniş kapsamlı sosyal ve kültürel araştırmalar içinde kullanılan bir araştırma yöntemi” olduğu belirtilmektedir. 
Ayrıca, söylem analizinin teorik arka planında sosyoloji, psikoloji, dilbilim, medya ve siyasal bilimler gibi birçok 
farklı alanın yer aldığı, her birinin söylem analizini kendi bakış açılarına ve bilimsel yöntemlerine dayalı olarak 
kullandığı ifade edilmektedir (2013, s. 99). Bu durum, söylemin çok disiplinli bir kavram olduğunu ve farklı bilimsel 
yaklaşımlarla ele alınabileceğini göstermektedir.

Söylemin tanımlanmasında kimi onun “toplumsal pratikleri anlamlandırmada ve yeniden üretmede oynadığı başat 
rol”e (Aytekin, 2018), kimi “toplumsal pratiklerle olan ilişki”sine (İlbaş, 2023) kimi “tarihsel ve toplumsal koşullarla 
olan ilişki”sine (Şahin, 2017) kimi “toplumsal ve politik süreçlerdeki belirleyici rol”üne (Hess vd., 2008) dikkat 
çekmektedir. 

Söylem kavramının çok boyutlu ve disiplinler arası doğası, akademik yazında ve toplumsal pratiklerde nasıl 
işlediğine dair yapılan araştırmalarla daha da belirginleşmektedir. Söylemin tanımı, işlevleri ve analiz yöntemleri 
üzerine yapılan bu çalışmalar, kavramın yalnızca dilsel bir fenomen olmadığını, aynı zamanda toplumsal, kültürel 
ve akademik bağlamlarda bilgi üretimi, aktarımı ve paylaşımında merkezi bir rol oynadığını ortaya koymaktadır. 
Bu nedenle, söylem kavramı ve söylem analizi, günümüz bilimsel araştırmalarında disiplinler arası bir yaklaşımın 
vazgeçilmez bir parçası olarak öne çıkmaktadır.



BURANA DERGİSİ

88

 2025, 3(2), 86-98

Türkiye’de söylem analizine dayalı metin çözümlemelerinde sıklıkla medya, ders kitapları, edebî metinler ve siyasi 
konuşmalar üzerine çalışılmıştır. İnceoğlu (2012), söylemin özellikle medya metinlerinde nasıl bir araç olarak 
kullanıldığını ortaya koyarken; Ural ve Özkan Palavaroğlu (2024) ile Şimşek (2021) ders kitaplarındaki metinlerin 
söylemine dair çalışma yürütmüşlerdir. 

Millî marşlar; bu metinler içerisinde hem edebî hem siyasi hem kültürel anlamda değerli olan; bu yönleriyle de 
söylem çalışmalarına konu olabilecek kıymette metinlerdir. Türkiye Cumhuriyeti’nin ulusal marşı olan İstiklal Marşı, 
bu bağlamda yalnızca bir şiir değil; millî kimliğin, bağımsızlık idealinin, dinî ve kültürel değerlerin söylemsel bir 
temsilidir de. Marşın söylemi, tarihsel bağlamı, ideolojik arka planı, dilsel yapısı ve toplumsal işlevi üzerine yapılan 
araştırmalar hem sosyal bilimler hem de beşerî bilimler alanında zengin bir literatürün oluşmasına katkı sağlamıştır 
(Aldemir, 2022; Çetin, 2014; Doğan, 2016; Duymaz, 2014; Elev, 2014; Gür, 2016; Kandemir ve Torun, 2020; Kaplan, 
1986). Örnek olarak Kılıç ve arkadaşları (2023), İstiklal Marşı’nı diğer millî marşlarla karşılaştırmak suretiyle onun 
özgünlüğünü ortaya koyarken; Aldemir (2022), marşı metinbilim açısından analiz etmiş; Yerinde (2022) ise akademik 
çalışmaların önemli bir kısmının üzerinde durduğu marşın tarihsel ve kültürel bağlamını merkeze alarak, metnin 
hangi toplumsal değerleri ve ideolojik yönelimleri öne çıkardığını incelemiştir. 

İstiklal Marşı’nın söylemi, Türkiye’nin toplumsal yapısını, tarihsel tecrübesini ve ideolojik yönelimlerini anlamak 
açısından derinlikli bir analiz alanı sunar. Bu alanı nispeten doldurmak üzere Ahmet Güneş’in bir çalışması mevcuttur. 
Güneş, bu çalışmasında, Medya metinlerinin haber analizinde de kullanılan A. Teun van Dijk’in geliştirdiği eleştirel 
söylem analizi yöntemini Mehmet Akif Ersoy’un yazdığı İstiklal Marşı’na uyarlamıştır. Çalışma ile İstiklâl Marşı’nın 
tarihsel ve kültürel dayanakları üzerinden söylem çözümlemesi ve yorumlamasına, İstiklal Marşı’nı kaleme alan 
Mehmet Akif Ersoy’un bu metinde hangi olay, durum, olgu ve kişileri ön plana çıkarmış olduğu, soyut olarak hangi 
değerler üstünde durduğunu analiz edilmeğe çalışılmıştır. Güneş (2021, s. 152), İstiklal Marşı’nın dilsel kodlarla 
gerçekliği yeniden inşa ettiğini, belirli bir anlam ve ideolojinin öne çıkarılmasında çeşitli retorik ve stratejik yapıların 
etkin bir şekilde kullanıldığını belirtmektedir. 

İstiklal Marşı, anaokulundan yüksek öğretime kadar öğretim sisteminin içerisinde yer alan, öğrencinin gerek öğretim 
materyalleri içerisinde yazılı olarak, gerekse sözlü olarak duyup dillendirdiği bir metindir. Sekiz yılı kesintisiz olmak 
üzere 12 yıllık zorunlu kademeli temel eğitimi tamamlamış, bu süreçte İstiklal Marşı’nın metnine gerek yazılı gerekse 
sözlü olarak maruz kalmış öğrencilerin marşın sahip olduğu söylemi ne düzeyde bildiği veya fark ettiğinin belirlenmeye 
çalışılması kıymetlidir. Çalışmanın temel problemini bu husus üzerine oturtulmuş ve çalışmanın problem cümlesi bu 
bağlam içerisinde şu şekilde belirlenmiştir: Yüksek öğretimin birinci sınıfındaki (12 yıllık zorunlu, kademeli temel 
eğitimi tamamlamış) öğretmen adaylarının İstiklal Marşı’nın söylemine dair farkındalık düzeyi nedir? Bu çalışmanın 
genel amacı Türkiye Cumhuriyeti vatandaşlarının millî marşı olan İstiklâl Marşı’nın söyleminin, aktardığı mesajların 
ne düzeyde anlaşıldığı/fark edildiğini ortaya koymaktır. Özel olarak ise zorunlu temel eğitimi tamamladıktan sonra 
eğitim öğretim sisteminin bir parçası olmak üzere eğitim fakültelerine yeni yerleşmiş öğretmen adaylarının söz konusu 
farkındalığa ne düzeyde sahip olduğunu betimleyerek aynı zamanda varsa söylemin aktarılmasında/anlaşılmasındaki 
aksaklıkları ortaya koymaktır. Eğitim sisteminde, özellikle öğretmen adaylarının bu tür ulusal ve kültürel metinleri 
anlamlandırma düzeyleri hem bireysel kimlik gelişimi hem de toplumsal değerlerin aktarımı açısından kritik bir 
öneme sahiptir. Bu bağlamda, İstiklal Marşı’nın söyleminin öğretmen adayları tarafından ne düzeyde anlaşıldığının 
araştırılması, eğitim fakültelerinin temel amaçlarından biri olan millî ve manevi değerlerin kazandırılması, başka bir 
ifadeyle değerler eğitimi sürecine ışık tutabilir.

Yöntem

Bu çalışma, nitel araştırma yöntemlerinden durum çalışması (case study) desenine göre desenlenmiştir. Durum 
çalışması, belirli bir olgunun kendi bağlamı içinde derinlemesine incelenmesini sağlar (Yin, 2018). Araştırmada, 
öğretmen adaylarının İstiklal Marşı’nın söylemini ne düzeyde anladıklarını belirlemeye yönelik olarak açık uçlu bir 
soru üzerinden elde edilen veriler yorumlanmıştır.

Araştırmanın çalışma grubunu, 2024-2025 eğitim-öğretim yılında Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Eğitim 
Fakültesi; İlköğretim Matematik Öğretmenliği, Rehberlik ve Psikolojik Danışmanlık, Sınıf Öğretmenliği ve Resim-



BURANA DERGİSİ

89

 2025, 3(2), 86-98

İş Öğretmenliği bölümlerinin 1. sınıfında öğrenime başlayan toplam 105 öğrenci oluşturmaktadır. 

Veriler, araştırmacı tarafından geliştirilen ve katılımcılara yazılı olarak yöneltilen açık uçlu bir soru yoluyla toplanmıştır. 
Katılımcılara şu soru yöneltilmiştir: “İstiklal Marşı’nın vermek istediği temel mesaj nedir? Kısaca özetleyiniz.” Bu 
soru ile katılımcıların metne ilişkin anlamlandırma düzeyleri, söylemsel farkındalıkları ve temel temaları ne ölçüde 
kavrayabildikleri belirlenmeye çalışılmıştır. Böyle bir çalışmada açık uçlu soruların kullanılması, katılımcıların metne 
dair özgün ve kişisel anlamlandırmalarını ortaya koyma açısından önemlidir. Açık uçlu sorular, katılımcıların yalnızca 
ezberlenmiş bilgileri değil, aynı zamanda metnin kendilerinde uyandırdığı duyguları, çağrışımları ve düşünceleri 
ifade etmelerine olanak tanır. Bu yöntem, özellikle metafor analizi ve içerik analizi gibi nitel araştırma teknikleriyle 
birleştirildiğinde, öğretmen adaylarının metne ilişkin zihinsel imgelerini ve anlam dünyalarını daha derinlemesine 
ortaya koyar. Bu tür nitel yaklaşımlar, İstiklal Marşı gibi sembolik metinlerin de öğretmen adayları tarafından nasıl 
anlamlandırıldığını ortaya koymada etkili olabilir.

Veriler, araştırmacının ders sonunda sınıf ortamında uyguladığı yazılı uygulama yoluyla toplanmıştır. Katılımcılara 
soruyu yanıtlamaları için 15 dakika süre verilmiş, uygulama gönüllülük esasına dayalı olarak gerçekleştirilmiştir. 
Katılımcıların kimlik bilgileri alınmamış, tüm cevaplar kodlanarak anonim hale getirilmiştir.

Toplanan veriler, Miles ve Huberman’ın (1994) ortaya koyduğu model doğrultusunda analiz edilmiştir. Bu kapsamda, 
ilk aşamada katılımcı yanıtları açık okuma yöntemiyle incelenmiş ve anlamlı birimlere ayrılarak veri indirgeme 
süreci gerçekleştirilmiştir. İkinci aşamada, benzer anlam birimlerinden hareketle kodlar oluşturulmuş ve tematik 
analiz yaklaşımı doğrultusunda temalar yapılandırılarak veriler sistematik biçimde sunulmuştur. Bu süreç sonunda 
elde edilen bulgular; “Türk milletinin karakteristik özellikleri”, “vatan savunması”, “istiklali hak ediş”, “vatan 
algısı” ve “İstiklal Marşı’nın önemi” tematik başlıkları altında sınıflandırılmıştır. Son aşamada ise sonuç çıkarma ve 
doğrulama süreci kapsamında, kodlama iki araştırmacı tarafından bağımsız olarak gerçekleştirilmiş, araştırmacılar 
arası uyumun %90’ın üzerinde olduğu belirlenmiştir. Görüş birliğine varılamayan durumlarda üçüncü bir uzmanın 
değerlendirmesine başvurularak analiz sürecinin güvenirliği artırılmıştır.

Çalışma sürecinde etik kurallara uygunluk bağlamında katılımcılardan onam alınmış, gönüllülük esasına göre veri 
toplanmıştır. Katılımcıların kimlikleri gizli tutulmuş, verilerin yalnızca bilimsel amaçla kullanımı esas alınmıştır. 
Araştırma, ilgili üniversitenin etik kurul onay belgesi ile yürütülmüştür.

Bulgular

İstiklal Marşı’nın söyleminin öğretmen adayları tarafından nasıl algılandığının araştırıldığı iş bu çalışmanın 
dayandığı veri kaynağı, toplam 105 öğrenciden açık uçlu soru formuyla toplanmış metinlerdir. Söz konusu metinlerin 
içerik analizine tabi tutulması neticesinde öğretmen adaylarının “İstiklal Marşı”nın vermek istediği temel mesaj”a 
dair dört farklı temayı öne çıkardıkları görülmüştür. Bu temalar; “Türk milletinin karakteristik özellikleri”, “vatan 
savunması”, “istiklali hak ediş”, “vatan algısı” şeklinde ifade edilen temalardır. Katılımcılardan bazıları, İstiklal 
Marşı’nın Türk milletinin temel ve üstün özelliklerini ifade etmek üzere yazıldığına vurgu yapmış ve bu özelliklerden 
bir veya birkaçını sıralamıştır. Bazıları ise şiirin Kurtuluş Savaşı’nda vatanın Türk milleti tarafından nasıl ve hangi 
şartlarda savunulduğunu vurgulamıştır. İstiklalin Türk milletinin hakkı olduğunun şair tarafından şiirde kullanılan 
çeşitli deliller yoluyla açıkça ifade edildiğine vurgu yapan katılımcıların bu delillerle ilgili ifadeleri üçüncü temada 
toplanmıştır. Son tema, Türk milletinin, şiire göre, “vatan”a nasıl baktığının çeşitli şekillerde ifade edildiği temadır. 
Aşağıda bu temalar ve bunların altında sıralanan ifadeler sunulmuştur. 

Öğretmen adayları, İstiklal Marşı’nın çeşitli vasıflarla (30) Türk milletinin karakteristik özelliklerini tanıttığını 
düşünmüşlerdir. Öğretmen adaylarına göre şair, İstiklal Marşı’nda en fazla Türk milletinin üstün karakteristik 
özelliklerini ortaya koyan temaya ağırlık vermiştir. Öğretmen adayları, bu tema altında, Türk milletinin üstün bir 
millet olduğu, 30 farklı vasıf kullanılarak iddia etmiştir. Bu tema ile ilgili istatistikleri gösteren tablo şu şekildedir:



BURANA DERGİSİ

90

 2025, 3(2), 86-98

Tablo 1: Türk Milletinin Karakteristik Özellikleri

Tablo incelendiğinde, söz konusu otuz özellikten; Türk milletinin özgürlüğüne düşkün, vatansever ve inançlı olma 
özelliklerinin açıkça öne çıktığı görülmektedir. Toplam 105 katılımcının 92’si, başka bir ifadeyle %88’i İstiklal 
Marşı’nın mevcut söyleminde bu temanın olduğuna işaret etmiştir. Bu temaya işaret eden katılımcılar 1 ilâ 7 arasında 
değişen sayıda özellik yazmışlardır ve yazılan özelliklerin ortalaması 4’tür. 

Öğretmen adaylarının İstiklal Marşı’nın söylemine dair belirledikleri temalarda ikinci sırayı “vatan savunması” 
almıştır. Katılımcıların 43’ü, başka bir ifadeyle %41’i, en az bir ifadeyle bu temaya işaret etmiştir. Bu temaya işaret 
eden katılımcılar 1 ilâ 5 arasında değişen sayıda özellik yazmışlardır ve yazılan özelliklerin ortalaması 2’dir. Bu tema 
ile ilgili istatistikleri gösteren tablo şu şekildedir:

Tablo 2: Vatan Savunması

Tablo incelendiğinde, katılımcıların vatan savunmasıyla ilgili 31 farklı duruma işaret ettiği görülmektedir. Bunlar 
içerisinde vatan savunmasının azim, kararlılık, inanç ve fedakarlıkla yürütülmesi gerektiğine dair ifadelerin ön plana 
çıktığı görülmektedir. 

Üçüncü sırada yer alan tema, “istiklalin Türk milletinin hakkı olduğu”na dair temadır. Bu temaya en az bir ifadeyle 
işaret eden katılımcıların sayısı 28 (%27)’dir. Katılımcılar 23 farklı ifadede toplanabilecek şekilde düşüncelerini 
ifade etmişlerdir. Bu temaya işaret eden katılımcılar 1 ilâ 3 arasında değişen sayıda özellik yazmışlardır ve yazılan 
özelliklerin ortalaması 2’dir. Bu tema ile ilgili istatistikleri gösteren tablo şu şekildedir: 



BURANA DERGİSİ

91

 2025, 3(2), 86-98

Tablo 3: İstiklalin Türk milletinin hakkıdır temasının gerekçeleri

Tablo incelendiğinde, katılımcıların % 35’inin bu temayla ilgili “tarihî gerçeklik”e vurgu yaptığı görülmektedir. 
Katılımcılar, Türklerin tarih boyunca hiç esaret hayatı yaşamadığına, istiklallerini hiç kaybetmediklerine, her zaman 
kendi devletlerinin olduğuna işaret ederek istiklalin Türk milletinin hakkı olduğunu vurgulamak istemişlerdir. İkinci 
sırada Türk milletinin gösterdiği fedakârlık, üçüncü sırada ise inancının gereği olarak istiklalin hak edildiğine dair 
vurgu vardır.

Dördüncü tema ise “vatan bilinci”ne işaret eden temadır. Bu temada katılımcılar İstiklal Marşı’nın Türk milletine 
vatana bakış, vatan anlayışıyla ilgili telkinlerde bulunduğuna dair ifadeler kullanmışlardır. Bu temaya en az bir 
ifadeyle işaret eden katılımcıların sayısı 37’dir. Bunlar 23 farklı ifade kullanmışlardır. Bu ifadeler 1 ilâ 5 arasında 
değişmektedir. Dördüncü sıradaki temaya ait istatistikleri gösteren tablo aşağıdaki gibidir: 

Tablo 4: Vatan Bilinci

Tablo incelendiğinde vatan bilincinin temelinde bu topraklar için dökülen kanların, verilen şehitlerin ön planda 
tutulduğu, bu vatanın büyük fedakârlıklarla alındığı ve korunduğunun vurgulandığı, vatana genel anlamda atalardan 
emanet alınan kutsal bir toprak parçası olarak bakıldığı görülmektedir. 

Bu ana temaların haricinde katılımcılardan 12 tanesi İstiklal Marşı’nın işlevine dikkat çekmişler, onun birleştirici, 
moral, güç ve cesaret verici yanını vurgulamışlardır. 

Bulgular incelendiğinde birinci temayla ilgili farkındalığın iyi durumda olduğu (92 katılımcı) söylenebilir. Türk 
milletinin üstün bir karakterde olduğuna dair farkındalık yüksek olsa da bu üstün vasıfların neler olduğuyla ilgili 
verilen örneklerin ortalaması orta seviyededir (dört).



BURANA DERGİSİ

92

 2025, 3(2), 86-98

Öteki temalarla ilgili farkındalık düzeyi ortanın altındadır. “Vatan savunması” (43 katılımcı), “istiklalin Türk 
milletinin hakkı” olduğu (28 katılımcı) “vatan bilinci” (35 katılımcı) temalarında farkındalığın ortalamanın altında 
olduğu görülmektedir.

Tartışma, Sonuç ve Öneriler

Eleştirel söylem analizinin temelinde, metnin bağlamı ve üretildiği toplumsal koşulların dikkate alınması yer alır. 
Ahmet Güneş’in İstiklal Marşı üzerine gerçekleştirdiği çalışmada, A. Teun van Dijk’in eleştirel söylem analizi modeli 
temel alınarak, marşın makro ve mikro yapılarının, söylemsel stratejilerinin ve ideolojik vurgularının çözümlendiği 
görülmektedir. Güneş, çalışmasında “eserde gerçeklik olgusu dilsel kodlarla yeniden inşa edilmiş ve belli bir anlam 
ve ideolojinin öne çıkarılmasında çeşitli retorik ve stratejik yapılar etkin bir şekilde kullanıldığı” sonucuna ulaşmıştır 
(Güneş, 2021, s. 152). Bu yaklaşım, İstiklal Marşı’nın yalnızca bir şiir ya da marş olarak değil, aynı zamanda bir ulusun 
kimliğini ve tarihsel deneyimini yansıtan çok katmanlı bir söylem olarak ele alınması gerektiğini göstermektedir.

Güneş, çalışmasında sekiz kategoride (uzamsal yapı, zamansal yapı, kişiler, kimlik-rol-ilişkiler, niyet, bilgi, ideoloji, 
eylem) İstiklal Marşı’nı analiz etmiştir. Bu bağlamda bulgular değerlendirildiğinde şu sonuçlara ulaşılabilecektir: 

“Uzamsal yapı” unsurlarından yurt/vatan kavramının 179 kez; toprak kavramının 38 kez kullanıldığı görülmektedir. 

“Zamansal yapı” unsurları bakımından katılımcıların Türk milletinin tarihi/geçmişinden (39 kez) ezel ve ebet/sonsuz 
kavramlarından (20 kez) bahsettiği görülmektedir.

“Kişiler” bağlamında; Türk askerinden (26 kez), Türk milletinden (183 kez), gençlerden (6 kez), şehitlerden (27 kez); 
ata/dede/ecdattan (7 kez) ve Allah/Rab/İlah’tan (20 kez) bahsedildiği görülmektedir. 

Kimlik-rol-ilişkiler bağlamında bakıldığında Türk milleti (183 kez) bir kimlik olarak kullanıldığı görülmektedir. 
Türk milletinin en önemli rolü vatanı savunmak ve bu uğurda şehit olmak, canını feda (30 kez) etmektir. Bu vatan 
(179 kez) Türk milletine emanettir (9 kez). 

“Niyet” bağlamında İstiklal Marşı’nın söyleminde ağırlıklı olarak vatanın savunulması, ataların emanetine sahip 
çıkılması, gereken her türlü fedakârlığın yapılması, ümitsizliğin kırılması, birlik ve beraberliğin temin edilmesi ön 
plana çıkmaktadır. 

Katılımcıların Türk milletinin karakteristik özellikleri (318 kez), istiklale olan düşkünlüğünü ve onu hak edişi (43 
kez), vatan algısı (71 kez) “Bilgi” boyutundan değerlendirilebilir.

İstiklal Marşı’nın “ideoloji”si bağlamında öğretmen adaylarının algıları gözden geçirildiğinde; istiklalin Türk 
milletinin hakkı olduğuna dair bir ideolojik anlayışın genel olarak yaygın olduğu görülmektedir. Üç katılımcı bunu 
Kur’an’daki Allah’ın vaadine dayandırırken; 54 kişi, Türk milletinin esaret hayatı yaşayamayacağına dair sahip 
olduğu inanca atıfta bulunmuştur. Her türlü fedakarlığa hazır olma (15 katılımcı), Tarih’te Türk milletinin hiç esaret 
görülmemiş olması (10 katılımcı), Allah’a iman ve onun yardımı (6 katılımcı) bu düşünceye dayanak gösterilen öteki 
kanıtlardır. 

“Eylem” başlığı altında öğretmen adaylarının vatan savunması, milli mücadele konusuna yoğunlaştıkları 
görülmektedir. Katılımcılar bu mücadelenin azim ve kararlılıkla (16 katılımcı), fedakârlıkla (17 katılımcı), inançla 
(11 katılımcı) yürütülmesi gereken bir mücadele olduğuna vurgu yapmışlardır. 

Güneş’in çalışmasında ortaya koyduğu kategorilerle ilgili öğretmen adaylarının farkındalığa sahip olduğu; ancak 
bu farkındalığın bazı maddeler haricinde ortalamanın altında kaldığı görülmektedir. Katılımcıların Türk milletinin 
karakteristik özelliğine dair İstiklal Marşı’nın söylemine dair farkındalığı %88’ken; vatan savunması (%41), istiklalin 
Türk milletinin hakkı olduğu (%27) vatan bilinci (%35) temalarında farkındalık ortalamanın altında kalmıştır. 

Çetin’in İstiklâl Marşı’mızı Anlamak adlı çalışmasında (2014), istiklal marşını satır satır ele almış ve vermek 
istediği mesajları kaynaklara dayalı olarak analiz etmiştir. Çetin’in ve daha sonra Aldemir’in (2022) çalışmalarında 
ifade ettikleri üzere İstiklal Marşı’nın metni üstün bir kompozisyon düzeniyle oluşturulmuştur. Bu kompozisyon 
giriş (Ümitsizlik ve korkunun hâkim olduğu bir işgal sürecinin başlarını temsil eder. Bu Akif’in “şafak” ve “hilal” 
kelimelerini tevriyeli olarak kullanmasıyla gün batımı ve hilalin küçülme evresiyle temsil edilir. Bu evrede ümitsizlik, 
korku ve öfke hem insanlarda hem de milleti temsil eden hilalde vardır.), gelişme (“korkma” nidasıyla başlayan ve 



BURANA DERGİSİ

93

 2025, 3(2), 86-98

sırasıyla önce milletin sonra milletin ve hürriyetin sembolü olan bayrağın teskin ve iknasıyla devam eden bir süreçtir. 
Akif burada milleti ikna edecek akli ve manevi delilleri kullanmıştır. Neticesinde şehadetle sonuçlanacak çetin ama 
kararlı bir mücadele başlar.) ve sonuç (Mücadelenin sonucunda zafere ulaşılır ve ebediyyen bayrağa da millete 
de izmihlalin olmayacağı tescillenmiş olur.) bölümlerinden oluşan bir destan metnidir. Katılımcılardan bazıları (6 
katılımcı) İstiklal Marşı’nın bir destan olduğundan bahsetmiş ancak katılımcılardan hiçbiri bunu, istiklal marşının 
metin yapısı, anlatısı bağlamında kullanmamıştır. Yapılan çeşitli çalışmalarda İstiklal Marşı’ndaki söylemin belli bir 
kompozisyonla aktarıldığı vurgulanmaktadır. Mesela Banarlı, “şafak” kelimesinin şair tarafından ilk dörtlükte eski 
manasıyla son beşlikte ise halkın kullandığı manada kullanmak suretiyle bu kompozisyon bütünlüğünü kurduğuna 
dikkat çekmiştir (Banarlı, 1950). Gündüz, aynı durumu gece-gündüz benzetmesi olarak değerlendirmiştir (Gündüz, 
2008, s. 616). Düzdağ ise İstiklal Marşı’nın Türk milletinin hasletlerini dile getirmek ve onun nasıl, hangi şartlarda 
ve hangi gayeyle yaşayacağını dile getirmek üzere yazılmış bir millî yemin olduğuna vurgu yapmıştır (Düzdağ, 
2008). Şiirde bütünlüğü gösteren başka bir kullanım da “hilal” kelimesinin çift anlamıyla kullanılmış olmasıdır. 
Pala’nın işaret ettiği üzere ayın evrelerinde iki hilal vardır: batmakta olan aya ait hilal ve doğmakta olan aya ait hilal 
(Akay ve Andı, 2010, s. 161). Aynı kelimenin sıfatları da benzer bağlamda kullanılmış, hilal şiirin başında “nazlı” 
olarak nitelendirilirken sonunda zafer kazanması dolayısıyla “şanlı” olmuştur (Akay ve Andı, 2010, s. 87). Marş, hak 
ve istiklal ile başlar; aynı şekilde hak ve istiklal ile biter. Şiire ait mesajın bir bütünlük içerisinde oluşunun, birçok 
araştırmacının da üzerinde durduğu gibi, en önemli delili, şiirin bütün mısralarının bir önerme (veya iç içe geçmiş 
iki önermenin) ile baştan sonra birbirine bağlanmış olduğudur (Akay ve Andı, 2010, s. 93): 1. Korkmana gerek yok; 
çünkü… 2. Korkma, istiklal Türk milletinin hakkıdır; çünkü…

Bu önerme, bu tez, şiirde iki yerde tekrarlanır; hatta ikincisinde şiirin biçimsel yapısını değiştirmek pahasına şair, 
şiirini bu tezi perçinleyerek bitirir. Şair, şiirinin temel önermesi olan bu tezi yalnızca basitçe iki kere tekrarlamaz; 
bilakis şiirin ve kurtuluş savaşı sürecinin başında iddia olarak ortaya koyduğu tezini, süreç boyunca işleyerek sürecin 
sonunda da tekrar vurgulamak suretiyle önermesini bir sonuca bağlamış olur. Şair, şiirinin son kısmında vurguladığı 
gibi bu istiklali/hürriyeti hak edişin iki dayanağı vardır. İman ve karakter. Şiir boyunca imanının yansımalarını da 
Türk milletinin karakterinin yansımalarını da çeşitli örneklerle gösteren şair, şiirin sonunda istiklali hak edişin şiiri 
boyunca sıraladığı gerekçelerini bu iki durumla özetlemiş olur. Bu bağlamda katılımcıların yukarıda ifade edildiği 
gibi Türk milletinin inancına ve karakterine dair farkındalığından söz edilebilir; ancak hiçbir katılımcı şiirin temel 
önermesine dair bu şekilde bütünlüklü bir açıklama yapmamıştır. Katılımcıların şiirin söylemini parça parça 
algıladıkları; ancak bir bütünlük kuramadıkları, şiirin kompozisyonunu ve bu kompozisyonla aktarılmak istenen 
temel mesajı ifade edemedikleri söylenebilir. 

İstiklal Marşı, kültürel mirasın ve değerlerin aktarılması, toplumsal hafızanın inşasında son derece önemli bir yere 
sahiptir. Kültürel belleğin aktarımı ve toplumsal hafızanın inşası, eserlerin yalnızca popülerlik düzeyleriyle değil, 
aynı zamanda bu eserlerin içeriklerinin, sembolik anlamlarının ve toplumsal işlevlerinin ne ölçüde kavrandığıyla da 
yakından ilişkilidir. Kültürel bellek, bir toplumun geçmişiyle kurduğu bağın sürekliliğini sağlayan, ortak değerlerin 
ve deneyimlerin gelecek kuşaklara aktarılmasına aracılık eden bir mekanizma olarak tanımlanır (Kandemir, 2022). 
Bu aktarım sürecinde, popüler eserler çoğunlukla kültürel belleğin taşıyıcıları olarak öne çıkar; ancak bu eserlerin 
anlam katmanlarının yüzeyde kalması, toplumsal hafızanın sığlaşmasına ve kültürel değerlerin derinlikli biçimde 
içselleştirilememesine yol açabilir. Ayten “İlkokul Türkçe Ders Kitaplarındaki Metinlerde Kültürel Değerler” adlı 
çalışmasında kültürel mirasın eğitim yoluyla aktarımı sürecinde de popülerleşen eserlerin anlaşılması sorunu gündeme 
getirmiştir. Kendisi, ders kitaplarında yer alan metinlerde kültürel değerlerin aktarımı üzerine yapılan analizlerde, 
kültürel değerlerin çoğunlukla belirli temalar etrafında sunulduğu, ancak bu değerlerin öğrenciler tarafından ne ölçüde 
içselleştirildiğinin tartışmalı olduğu belirtilmektedir (Ayten, 2021, s. 2183). Bu bulgu, popülerleşen eserlerin eğitim 
ortamında da derinlemesine anlaşılmasının önünde engeller bulunduğunu göstermektedir. İstiklal Marşı’nın Türk 
toplumunu birleştirici, ortak kabul gören ve sosyal hayatın içinde sürekli duyulan yanı göz önünde bulundurulduğunda 
bu eser, Süleyman Çelebi’nin Mevlit adıyla meşhur Vesîletü’n-Necât adlı eserine benzetilebilir. Yürümez’in ifade 
ettiği gibi Mevlit de yüzyıllarca Türk halkının manevi sığınağı olmuştur (2023, s. 7); ancak görüldüğü üzere o da 
bunca meşhur olmasına rağmen gün geçtikçe anlaşılırlığını kaybetmiş bir eserdir. Bu bağlamda İstiklal Marşı’nın 
popülerleşmenin getirdiği erozyondan korunması için öğretiminde mümkün mertebe popüler yüzeysellikten uzak 



BURANA DERGİSİ

94

 2025, 3(2), 86-98

durmak gerekir. Zira katılımcıların cevapları incelendiğinde temalarla ilgili kullanılan ifadelerde benzerlik oranının 
oldukça yüksek olması bunun bir işareti olarak değerlendirilebilir.

Kaynakça

Akay, H. ve Andı, F. (2016). İstiklâl Marşı istikbâl marşı 41 dize 41 yorum. Hat.

Aldemir Ü. (2022). İstiklal Marşı’nın metinbilim açısından incelenmesi. XIII. Uluslararası Dünya Dili Türkçe 
Sempozyumu, içinde (ss. 540-556). Rize, Türkiye, 14 - 16 Ekim 2021.

Aytekin, M. (2018). Sinemada söylem ve ideoloji: Samira Makhmalbaf filmleri üzerine bir inceleme - Discourse and 
ideology in sinema: A review on the films of Samira Makhmalbaf. Akdeniz Kadın Çalışmaları ve Toplumsal Cinsiyet 
Dergisi, 1(1), 59-76.

Banarlı, N. S. (1950). İstiklâl Marşı’nın mânâsı. Hürriyet Gazetesi, 28.01.1950.

Çelik, H. ve Ekşi, H. (2013). Söylem analizi. Marmara Üniversitesi Atatürk Eğitim Fakültesi Eğitim Bilimleri 
Dergisi, 27(27), 99-117.

Çetin, N. (2014). İstiklâl Marşı’mızı anlamak. Türkoloji Dergisi, 21(2), 2-69. 

Doyuran, L. (2018). Medyatik bir çalışma alanı olarak eleştirel söylem çözümlemesi (televizyon dizileri örneğinde). 
Erciyes İletişim Dergisi, 5(4), 301-323. 

Düzdağ, M. E. (2008). İstiklâl şairi Mehmet Âkif Ersoy. Fide Yayınları.

Fairclough, N. (1995). Critical discourse analysis. Longman.

Foucault, M. (1972) The archaeology of knowledge and the discourse on language. (Translated from the French by 
A. M. Sheridan Smith). Pantheon Books.

Gündüz, N. (2008). Türk İstiklal Marşı ile İngiliz Milli Marşı’na üslup açısından karşılaştırmalı bir bakış. 1. 
Uluslararası Mehmet Akif Ersoy Sempozyumu, Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi, içinde (ss.613-620). Burdur, Türkiye.

Güneş, A. (2021). Eleştirel söylem analizi çerçevesinde metin çözümlemesi: İstiklal Marşı örneği. Maltepe Üniversitesi 
İletişim Fakültesi Dergisi, 8(1), 152-168.

Güneş, Ahmet (2018) Yazılı basında haber söylemi: 24 haziran 2018 cumhurbaşkanlığı ve milletvekili seçim 
haberlerinin çözümlenmesi. İstanbul Arel Üniversitesi İletişim Çalışmaları Dergisi, 6, 12, 13-42.

Hess, S., Kleinschmit, D., Theuvsen, L., von Cramon-Taubadel, S., Zschache, U. (2008). Conceptualizing Path 
Dependence through Discourse Analysis: The Case of Seasonal Farm workers in Germany. 12th Congress of the 
European Association of Agricultural Economists. EAAE. 

Miles, M. B. ve Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook (2nd ed.). Sage 
Publications.

İlbaş, S. (2023). Türkiye insan hakları ve eşitlik kurumu kurul kararlarında kurumsal söylem çözümlemesi. Disiplinler 
Arası Dil Araştırmaları, 7(7), 149-173. https://doi.org/10.48147/dada.1377393

İnceoğlu, Y. ve Sözeri, C. (2012) Nefret suçlarında medyanın sorumluluğu: ‘Ya sev ya terk et ya da… Nefret söylemi 
ve/veya nefret suçları, Yasemin İnceoğlu (der.) içinde (ss. 23-37). Ayrıntı Yayınları.

Kandemir, S. (2022). Kültürel bellek aktarıcısı olarak Instagram: TRT arşiv örneği. TRT Akademi, 7(14), 82-103. 
https://doi.org/10.37679/trta.1010508

Kasa Ayten, B. (2021). İlkokul Türkçe ders kitaplarındaki metinlerde kültürel değerler. OPUS International Journal 
of Society Researches, 18(40), 2168-2190. https://doi.org/10.26466/opus.902826

Kılıç, G., Budak, İ. ve Haşıloğlu, S. B. (2023). Ülke milli marşları ve İstiklal Marşı’nın özgünlüğünün veri analizi. 
Pamukkale Üniversitesi İşletme Araştırmaları Dergisi, 10 (1-Prof. Dr. Feyzullah EROĞLU Armağan Sayısı), 96-
109. https://doi.org/10.47097/piar.1180263

Şahin, Y. (2017). Michel Foucault’da söylem analizi. Sosyal ve Kültürel Araştırmalar Dergisi (SKAD), 3(6), 119-135.



BURANA DERGİSİ

95

 2025, 3(2), 86-98

Şimşek, R. (2021). Türkçe ders kitaplarında modernizm eleştirisi. Ana Dili Eğitimi Dergisi, 9(3), 1022-1038. https://
doi.org/10.16916/aded.938196

Ural, A. ve Özkan Palavaroğlu, S. (2024). Ortaokul fen bilimleri ders kitaplarındaki ideolojik örüntüler. Ondokuz 
Mayis University Journal of Education Faculty, 43(1), 617-645. https://doi.org/10.7822/omuefd.1386839

van Dijk, T. A. (Ed.). (1997). Discourse as social interaction. Sage.

Yanarışık, O. (2023). Uluslararası ilişkiler kuramlarında söylem kavramı. Marmara Üniversitesi Siyasal Bilimler 
Dergisi, 11 (Özel Sayı), 75-93. https://doi.org/10.14782/marmarasbd.1371983.

Yerinde, A. (2022) İstiklal Marşı özelinde Türk milletini güçlü kılan dinî ve millî değerler. MANAS Journal of 
Religious Sciences, 1/1, ss. 7-32. 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6. Baskı). Sage.

Yürümez, R. ve Yürümez, A. (2023). Kırgız Türkçesiyle bir mevlit. (Ses Bilgisi, Şekil Bilgisi, Çeviri Yazı, Sözlüklü 
Dizin, Tıpkıbasım). Bengü Yayınları.



BURANA DERGİSİ

96

 2025, 3(2), 86-98

Extended Abstract

The İstiklâl Marşı (National Anthem of Türkiye) is a text that symbolizes the Turkish nation’s struggle for independence 
and embodies profound meanings within historical, cultural, and social contexts. Serving a significant function in the 
formation of national identity and the strengthening of national unity, the anthem is not merely a ceremonial ritual 
but also an important educational instrument for the transmission of values. The text of the İstiklâl Marşı is embedded 
throughout the education system from kindergarten to higher education, encountered by students both in written 
instructional materials and through oral performance. Undoubtedly, the anthem conveys a message and a discourse; 
however, determining the extent to which this discourse is understood in the settings where it is performed—
particularly in educational institutions—is crucial for evaluating its discursive value. Examining teachers’ levels of 
awareness in this regard is especially important, as teachers function as carriers and transmitters of national values.

What is the level of awareness among first-year pre-service teachers—who have completed twelve years of compulsory, 
staged basic education—regarding the discourse of the İstiklâl Marşı? The general aim of this study is to reveal the 
extent to which the discourse and messages conveyed by the İstiklâl Marşı, the national anthem of the Republic of 
Türkiye, are understood and recognized by its citizens. More specifically, the study seeks to describe the level of 
awareness possessed by pre-service teachers who have newly enrolled in faculties of education after completing 
compulsory basic education, and to identify potential shortcomings in the transmission and/or comprehension of 
the anthem’s discourse. Within the education system, particularly in teacher education, the level at which such 
national and cultural texts are interpreted holds critical importance for both individual identity development and the 
transmission of societal values. In this context, investigating the degree to which the discourse of the İstiklâl Marşı is 
understood by pre-service teachers may shed light on one of the fundamental objectives of faculties of education: the 
cultivation of national and moral values, in other words, the process of values education. The study group consists of 
pre-service teachers enrolled in the faculty of education at a public university in Türkiye.

The discourse of the İstiklâl Marşı offers a profound analytical field for understanding Türkiye’s social structure, 
historical experience, and ideological orientations. Although numerous studies have been conducted to address this 
field, they have generally focused on the textual analysis of the anthem itself. In the existing literature, no study 
has been identified that examines the extent to which the discourse of the anthem is understood by its addressees, 
particularly by pre-service teachers.

This study was designed according to the case study approach, one of the qualitative research methods. The data were 
interpreted based on responses obtained through an open-ended question aimed at determining the extent to which 
pre-service teachers understand the discourse of the İstiklâl Marşı.

Data were collected through a written open-ended question developed by the researcher and administered to 
participants (a total of 105 participants) in written form. This question sought to determine participants’ levels of 
interpretation of the text, their discursive awareness, and the extent to which they could grasp its core themes. The use 
of open-ended questions in such studies is important for eliciting participants’ original and personal interpretations 
of the text. When combined with qualitative research techniques such as metaphor analysis and content analysis, this 
method enables a deeper exploration of pre-service teachers’ mental images and meaning-making processes related 
to the text. Such qualitative approaches can be effective in revealing how symbolic texts like the İstiklâl Marşı are 
interpreted by pre-service teachers.

The data were collected through a written application administered by the researcher in the classroom environment at 
the end of a course session. Participation was voluntary. No identifying information was collected, and all responses 
were coded to ensure anonymity.

In the first stage of analysis, participant responses were examined using an open reading approach, and a data 
reduction process was conducted by dividing the responses into meaningful units. In the second stage, codes were 
generated based on similar meaning units, and themes were constructed in accordance with the thematic analysis 
approach, allowing the data to be presented systematically. As a result of this process, the findings were classified 
under the thematic categories of “characteristic traits of the Turkish nation,” “defense of the homeland,” “deserving 



BURANA DERGİSİ

97

 2025, 3(2), 86-98

independence,” “perception of the homeland,” and “the importance of the İstiklâl Marşı.” In the final stage, as part of 
the conclusion drawing and verification process, coding was conducted independently by two researchers, and inter-
rater agreement was found to exceed 90%. In cases of disagreement, a third expert was consulted, thereby enhancing 
the reliability of the analysis process.

An examination of the findings indicates that awareness related to the first theme is relatively high (92 participants). 
Although awareness of the Turkish nation’s superior character is high, the average number of examples provided 
regarding these superior traits is moderate (four). Awareness levels related to the other themes are below average. 
Specifically, awareness regarding “defense of the homeland” (43 participants), “independence as the right of the 
Turkish nation” (28 participants), and “homeland consciousness” (35 participants) was found to be below the mean.

Throughout the research process, ethical principles were observed. Informed consent was obtained from participants, 
data were collected on a voluntary basis, participants’ identities were kept confidential, and the data were used solely 
for scientific purposes. The study was conducted with the approval of the ethics committee of the relevant university.

This study is valuable in that it reveals the level of awareness among pre-service teachers regarding the discourse of 
the İstiklâl Marşı, a frequently recited national anthem; outlines a framework for the discourse the anthem seeks to 
convey; and demonstrates the degree of alignment between the perceived discourse and the discourse inherent in the 
text itself.



BURANA DERGİSİ

98

 2025, 3(2), 86-98

Çalışmanın yazarı “COPE-Dergi Editörleri İçin Davranış Kuralları ve En İyi Uygulama İlkeleri” çerçevesinde aşağıdaki 
hususları beyan etmiştir:

Etik Kurul Belgesi: Bu çalışma için etik kurul belgesi gerekmektedir. / Ethics Committee Approval: Ethics committee 
approval is required for this study.

Finansman: Bu çalışma için herhangi bir kurum veya kuruluştan destek alınmamıştır. / Funding: No support was received 
from any institution or organization for this study.

Destek ve Teşekkür: Çalışmanın araştırılması ve yazımı esnasında destek veya fikirlerine başvurulan herhangi bir kişi 
bulunmamaktadır. / Support and Acknowledgments: There is no person whose support or ideas are consulted during the 
research and writing of the study.

Çıkar Çatışması Beyanı: Bu makalenin araştırması, yazarlığı veya yayınlanmasıyla ilgili olarak yazarın potansiyel bir çıkar 
çatışması yoktur. / Declaration of Conflicting Interests: The author has no potential conflict of interest regarding research, 
authorship or publication of this article.

Yazarın Notu: Bu çalışma 13 Uluslararası Sosyal Bilgiler Eğitimi Sempozyumu’nda sunulan sözlü bildirinin genişletilmesiyle 
oluşturulmuştur. / Author’s Note: This study is an expansion of an oral presentation given at the 13th International Social 
Studies Education Symposium.

Katkı Oranı Beyanı: Bu makalenin tüm bölümleri tek yazar tarafından hazırlanmıştır. / Author Contributions: All sections 
of this article have been prepared by a single author.





TÜRKOLOJİ ARAŞTIRMALARI DERGİSİ

JOURNAL OF TURCOLOGY STUDIES

www.buranadergisi.com


