
49

BURANA - Türkoloji Araştırmaları Dergisi
www.buranadergisi.com

Cilt/Volume: 3 Sayı/Issue: 2 Yıl/Year: 2025 ISSN: 2980-2873

İslam Kültür ve Medeniyetinin Gelişiminde Dil ve Edebiyatın Rolü: Türk 
Edebiyatına Genel Bir Bakış

The Role of Language and Literature in the Development of Islamic Culture and 
Civilization: A General Overview of Turkish Literature

Mehmet EREN1

1.	 Dr., Millî Eğitim Bakanlığı, E-posta: mehmetterenn33@gmail.com

Geliş/Received: 10.11.2025
Kabul/Accepted: 25.12.2025
Yayım/Published: 30.12.2025

10.5281/
zenodo.18110205

buranadergisi.com

Eren, M. (2025). İslam Kültür ve Medeniyetinin Gelişiminde Dil ve Edebiyatın Rolü: Türk Edebiyatına Genel Bir Bakış. BURANA - Türkoloji 
Araştırmaları Dergisi, 3(2), 49-62. https://doi.org/10.5281/zenodo.18110205.

Araştırma MakalesiAraştırma Makalesi
Research ArticleResearch Article

Öz

Kültür ve medeniyet, toplumsal yaşamın özünü oluşturan kavramlardır. Kültür, bireyin içsel olgunlaşmasını sağlarken medeniyet 
bireydeki dışsal gelişimi şekillendirmekte, bireye bir kimlik kazanmaktadır. İslam kültür ve medeniyeti de geçmişten günümüze 
sözlü ve yazılı kültür yoluyla nesilden nesile aktarılarak gelmiş hem toplumların hem de bireyin özünü oluşturmuştur. Türklerin 
İslamiyet’i kabulüyle edebî anlatılar içerisinde Allah, peygamber ve ahiret gibi kelimelere yer verilmeye başlanmış, Türk-İslam 
kültür ve medeniyeti şekillenmeye başlamıştır. Yusuf Has Hacib’in Kutadgu Bilig, Kaşgarlı Mahmud’un Divanü Lügat’it-Türk, 
Edip Ahmet Yükneki’nin Atabetü’l Hakayık ve Ahmet Yesevi’nin Divan-ı Hikmet eserleri İslami düşünce etrafında kaleme alınmış 
ilk Türkçe eserlerdendir. İlk İslami eserler olarak ifade edilen bu temel kitapların başlıca özelliği İslami düşüncenin Türk dili 
ve kültürüyle birleşerek ortaya çıkmış eserler olmalarıdır. Ayrıca bu eserlerin yazılış itibarıyla dinî ve ahlaki unsurları barın-
dırması, öğretici bir üslupla yazılmaları ve geçiş dönem eserleri olmaları İslam kültür ve medeniyetine dil, kimlik üzerinden 
bakılmasına olanak sağlamaktadır. İslam kültür ve medeniyetinin temelinde Kur’an-ı Kerim ve hadisler bulunmaktadır. Kur’an-ı 
Kerim’in okunmak, anlaşılmak ve yaşanmak için indirilmiş olması dil ve edebiyatın önemini ortaya çıkarmaktadır. Türk edebi-
yatı içerisinde birçok şair ve yazar, eserlerinde İslam dinini yarınlara taşıyacak söylemlere yer vererek bir kültür ve medeniyet 
taşıyıcısı konumuna gelmişlerdir. Bu şairlerden Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâkî, Şeyh Gâlib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl 
Kısakürek ve Sezai Karakoç’tur. Şairler şiirlerinde Allah, Hz. Muhammed, Kur’an-ı Kerim ve hadislerden bahsetmişler. İslam 
kültür, medeniyetini İslami söylem ve edebî eser çerçevesinde ortaya koymuşlardır. Çalışma adı geçen şairlerin düşüncelerinden 
hareketle İslam kültür ve medeniyetinin gelişip şekillenmesinde dil ve edebiyatın rolünü ortaya koymayı amaçlamaktadır.

Anahtar Kelime: Türk Edebiyatı, İslam, Kültür, Medeniyet, Dil

Abstract

Culture and civilization are concepts that form the essence of social life. While culture enables the individual's inner matu-
ration, civilization shapes the individual's external development, thus enabling the individual to acquire an identity. Islamic 
culture and civilization, passed down from generation to generation through oral and written traditions, has formed the 
essence of both societies and individuals. With the Turks' acceptance of Islam, words such as God, prophet, and afterlife 
began to appear in literary narratives, and Turkish-Islamic culture and civilization began to take shape. Yusuf Has Hacib's 
Kutadgu Bilig, Mahmud al-Kashgari's Divanü Lügat'it-Türk, Edip Ahmet Yükneki's Atabetü'l Hakayık, and Ahmet Yesevi's 
Divan-ı Hikmet are among the first Turkish works written around Islamic thought. The main characteristic of these funda-
mental books, referred to as the first Islamic works, is that they emerged from the merging of Islamic thought with the Turkish 
language and culture. Furthermore, the fact that these works contain religious and moral elements, are written in a didactic 
style, and are transitional works allows for a perspective on Islamic culture and civilization through language and identity. 
The foundation of Islamic culture and civilization lies in the Quran and the hadiths. The fact that the Quran was revealed to 
be read, understood, and lived by highlights the importance of language and literature. Within Turkish literature, many poets 
and writers have become carriers of culture and civilization by incorporating discourses that will carry the Islamic faith into 
future generations. Some of these poets include Yunus Emre, Mevlana, Fuzuli, Baki, Seyh Galib, Mehmet Akif Ersoy, Necip 
Fazıl Kısakürek, and Sezai Karakoç. These poets have spoken of God, the Prophet Muhammad, the Quran, and the hadiths 
in their poems, presenting Islamic culture and civilization within the framework of Islamic discourse and literary works. This 
study aims to reveal the role of language and literature in the development and shaping of Islamic culture and civilization, 
based on the thoughts of these poets.

Keywords: Turkish Literature, Islam, Culture, Civilization, Language

https://orcid.org/0000-0003-3787-8223
https://doi.org/10.5281/zenodo.12627001


BURANA DERGİSİ

50

 2025, 3(2), 49-62

Giriş 

İslam kültür ve medeniyeti, Hz. Âdem’le başlayıp tarihsel süreç içerisinde gelişip şekillenmiştir. Allahu teala, 
Hz. Âdem’e “alleme’l-esma” yoluyla varlıkları tanıma, isimlendirme ve öğretme yetisi kazandırmıştır. Bu 
kazanım, insana ayrıca akıl ve dil yetisi kazandırmış; insanı diğer varlıklardan ayıran bilgiye ulaşma ve iletişim 
özelliğini de bahşetmiştir. Böylece insan aklıyla düşünmüş diliyle anlatmış ve bilgiyi gelecek kuşaklara aktarma 
mücadelesinde olmuştur. İslam kültür ve medeniyetinin insanlara aktarımı peygamberler vasıtasıyla süreklilik 
kazanmıştır. Allah’ın emir ve yasaklarına göre hareket etmenin gerekliliği Hz. Âdem’e söylenen uyarılardan 
hareketle öğrenilmektedir. Bu uyarılar İslam medeniyetinin kaynağını oluşturmuş ve günümüze kadar gelmiştir. 
İnsanlık tarihinin medeniyetin kaynağından sapma ve ona yeniden dönme şeklinde biçimlendiği görülmektedir. 
Vahyin kaynağına yeniden dönme, gönderilen peygamberlerle sağlanmıştır. Müslümanlar, ticaret, fetih ve tebliğ 
yoluyla diğer kültür ve medeniyetlerle de etkileşime girmişlerdir. Bu etkileşimle farklı toplumların tecrübe ve 
medeni birikimlerinden yararlanılmıştır. Diğer kültür ve medeniyetlerin inançları, düşünce yapıları, siyasi, sosyal, 
ekonomik, kültürel ve ilmî yapı ve birikimlerinin yakından tanınması İslam kültür ve medeniyetinin gelişimini de 
olumlu yönde etkilemiştir (Çakmak vd., 2022, s. 15-16). Kültür ve medeniyet kavramlarının İslamiyet içerisindeki 
yerini daha açık bir şekilde ifade etmek için bu kavramların tanımlarına inmek gerekmektedir. 

Kültür ve medeniyetle ilgili birçok görüş ortaya atılmıştır. Sosyologlar ve araştırmacılar, kültür ve medeniyeti 
ayrı ayrı açıklayarak bu kavramların hem farklı kolektif unsurları ortaya koyduğunu hem de birbirini tamamlayan 
kavramlar olduğunu ifade etmişlerdir. Kültür ve medeniyet kavramları birbirini tamamlasa da farklılıklar 18. yüzyılın 
sonlarına doğru ortaya çıkmıştır. Bu farklılıklara göre kültür, bireyin içsel olgunlaşmasını, medeniyet de dışsal 
gelişmesini ve tabiat üzerindeki tahakkümünü ortaya koymak için kullanılmıştır (Şemşek, 2020, s. 283). Yılmaz 
Özakpınar (1999, s. 42) kültür ve medeniyet kavramlarının doğada kendiliğinden bulunmadığını, dolayısıyla bir 
insan ürünü olduğunu belirtmektedir. Kültürü, doğada ve toplum içerisinde meydana getirilen her türlü eser olarak 
nitelendirmektedir. Medeniyeti ise kültürel eserleri ortaya çıkartan, onların hedefini, niteliklerini belirleyen seçici 
ve sınırlandırıcı bir inanç ve ahlak nizamı olarak tanımlamaktadır. Bu tanımlamalar ışığında kültürün ortaya konan 
eserler, medeniyetin ise bu eserlerin inanç ve ahlak ekseninde düzenlenmesi olduğu görülmektedir.

Özakpınar (2019, s. 13) kültürü bir toplumun değişme potansiyelini taşıyan bütün bir hayat olarak ifade etmektedir. 
Kültür, insanın zihninde yer alan bir kavramdır. Ancak kültür ögeleri, gözlenebilir olgular olarak sosyal hayatta 
ortaya konmaktadır. Kültürel ögelerin yaşam içerisinde görülmesi, ona uygun hareket edilmesi hem toplumsal bir 
düzeni sağlamakta hem de medeniyet kavramının ortaya çıkmasını sağlamaktadır. Eliot’un (1981, s. 13) kültür 
tanımındaki insanın soyut kavramları anlama ve kullanabilme yeteneği ifadesi kültürün tamamen toplumun ürünü 
olup toplumu toplum yapan şey olduğunu açıkça göstermektedir. Takiyettin Mengüşoğlu (2015, s. 45) kültürün 
birinci derecede ulusal olduğunu belirtmektedir. Kültür, varlık yapısı bakımından ulustan ulusa değişmekte, 
yaratıcısı olduğu ulusun özelliğini ortaya koymaktadır. Her toplumun kendi tarihsel sürecinde öz değerini ortaya 
koyan bir kültürü ve medeniyeti bulunmaktadır. Kültür ve medeniyetler toplumdan topluma değişse de temelde 
o milletin kimliğini yansıtmaktadır. Kültür ve medeniyet, kolektif bir kimliktir. Jan Assmann (2018, s. 27-28) 
mimetik belleğin, nesneler belleğinin ve iletişimsel belleğin kültürel belleği oluşturduğunu ifade etmektedir. 
Toplum içerisinde yer alan hemen hemen her öge toplumsal belleğin ürünüdür. Bu toplumsal bellek aynı zamanda 
o toplumun medeniyetini de ortaya koymaktadır.

Ziya Gökalp (1972, s. 60) kültür ve medeniyet kavramlarına farklı bir bakış açısı sunarak bu kavramların anlam 
sınırlarını genişletmiştir. Gökalp, kültür ve medeniyet kavramlarını ayrı ayrı ele almaktadır. Gökalp, kültürü hars 
olarak tanımlayarak harsın millî olduğunu, medeniyetin ise evrensel olduğunu ifade etmektedir. Gökalp’e göre 
kültür, bir toplumun yaşadığı ve birbiriyle paylaştığı ortak değerleri temsil etmektedir. Medeniyet ise sınırları 
genişlemiş bir kavram olarak milletlerarası seviyeye yükselmiş ve birbirine yakın kültürlerin oluşturduğu anlayış, 
tutum, bilgi ve sosyal faaliyetler ile müesseselerin bütünüdür.  Bir başka araştırmacı sosyolog Erol Güngör (1986, 
s. 15) kültürü inanç, bilgi, his ve heyecanlar bütünü olarak tanımlamaktadır. Güngör (1989, s. 93) bu inanç, bilgi ve 
hisleri toplumsal öge olarak almakta ve bu ögeleri de medeniyet kavramıyla bağdaştırmaktadır. Medeniyetin ürünü 



BURANA DERGİSİ

51

 2025, 3(2), 49-62

olan müesseseler, bu değer ve inançların eserleri olarak ortaya çıkmaktadır. Kültür ve medeniyetle ilgili ortaya 
konan düşüncelerden hareketle kültürün tarih, kimlik ve aidiyetliği ortaya koyduğu medeniyetin de ortaya konan 
bu değerlerin bir düzenleyicisi olarak geçmişten günümüze geldiği yorumu yapılabilir. Kültür ve medeniyet, din, 
dil, halk unsurları etrafında şekillenerek yaşanmaktadır. 

İslam kültür ve medeniyetine gelindiğinde peygamberlerin rollerinin büyük olduğu görülmektedir. Peygamberler 
hazır bulundukları kültürün olumsuz yönlerini düzeltme rollerine bürünmüşlerdir. Peygamberler sadece Allah’ın 
seçtiği insan değil ayrıca içinde yaşadığı topluma, toplumdaki konumuna, ait olduğu toplumun yaşadığı coğrafyaya 
ve ekonomik özelliklerine ve Allah’ın elçisi olmalarına göre de farklı değerlendirilmektedirler (Altınkaynak, 
2015, s. 3). İslam’ı ve değerlerini insanlara yayma, insanlara doğruyu gösterme ve toplum içerisinde bozuk, 
kötü eylemleri düzeltme rolleriyle bilinen peygamberler, İslam’ın kültür ve medeniyetini geleceğe taşımalarıyla 
da bilinirler. “İslam medeniyeti, âlemlere rahmet olarak gönderilen İslâm peygamberi Hazreti Muhammed (sav) 
tarafından temeli atılan vahiy eksenli bir medeniyettir. Bu medeniyet, Kur’an-ı Kerim’in 23 yıl sürecek bir vahiy 
sürecinin ihya ve inşa ettiği temel esasları doğrultusunda hayata geçirilmiştir.” (Aydın, 2023, s. 186). İslam dininin 
son peygamberi Hz. Muhammed, İslam kültür ve medeniyetinin temelinde yer almaktadır.

İslam medeniyeti ilmi, ahlakı, merhameti, adaleti, şefkati, sevgi ve saygıyı tüm insanlara ulaştırmaya çalışmış 
ve öğretmeye gayret etmiştir. İşte bu medeniyetin ismi “İslam Medeniyeti”dir ve onun Merkezleri Kurtuba 
ve Merrakeş’ten Jakarta’ya, Kırım’dan Yemen’e kadar batıdan doğuya ve kuzeyden güneye geniş bir alana 
uzanmaktadır (Ağırakça, 2020, s. 129). İslam kültür ve medeniyetinin sınırları oldukça geniştir. İslam’ı, Allah’ın 
emir ve yasaklarına göre yaşayan her toplum kendi tarihinden hareketle İslam’ın değerlerine göre kültürünü 
şekillendirmektedir. Kültür ve medeniyet toplumdan topluma değişse de İslam tesiri altında yaşamını sürdüren 
halkların kültür ve medeniyetinde benzerlikler söz konusudur. Bunun nedeni İslam kültür ve medeniyeti temelinin 
Kur’an-ı Kerim’e ve sünnete dayanmasındandır. Kur’an-ı Kerim ve sünnet etrafında gelişen İslam kültür ve 
medeniyeti, Müslüman toplumların hem maddî hem de manevi yaşamını şekillendirmiştir. Ziya Kazıcı (2019, s. 9) 
İslam medeniyetini İslam dinini kabul eden milletlerin el birliği ile meydana getirdikleri ortak bir medeniyetinin 
adı olarak ifade etmektedir. Bu medeniyetin kuruluş ve gelişmesinde Araplar, İranlılar ve Türklerin büyük payı 
bulunmaktadır. Türk kültür ve medeniyeti de İslam etkisi altında gelişmiştir. Mehmet Kaplan (1987, s. 53-54) 
“Türklük ve İslamiyet” adlı yazısında İslamiyet’in Türk kültürü üzerinde büyük bir etkisi olduğunu ifade etmektedir. 
VII-VIII. yüzyıllarda bazı Türk boylarının Budizm, Maniheizm, Hristiyanlık, Musevilik gibi çeşitli dinleri 
benimsedikleri görülmektedir. Ancak zaman içerisinde Türklerin karakterine uymadığından bu dinler bırakılarak 
yavaş yavaş İslamiyet’in kabulüne geçildiği görülmektedir. Türkler özellikle Selçuklu ve Osmanlı Devletini kuran 
Oğuz boyları din olarak İslamiyet’i seçmişlerdir. Bunun nedeni İslamiyet’in savaş ile barış, madde ile ruh, dünya 
ve ahiret, fert ve toplum arasında bir denge kurmasındandır. İslamiyet, Türklerin yiğitlik duygusuna ve cihangirlik 
idealine tamamen uymaktadır. Ayrıca İslamiyet’in kendi ruh ve yapısında fethedilen topraklarda barış, hak ve 
adalet gibi sosyal düzeni getirmesi bulunmaktadır. Bu durum Türklerin kendi ruh ve karakterine de uyduğundan 
İslamiyet’i kabul etmelerine, Arap ve Fars kültüründen de etkilenmelerine imkân tanımıştır. Türkler, İslamiyet’i 
kabul etmeleriyle birlikte İslam dünyasının koruyuculuk görevini üstlenmişler ve bu dine bağlılıkları bir ideolojik 
bağlılık şeklini almıştır. Bu ideoloji, Türk tarihinin çok geniş bir kısmını, 10. yüzyılın ilk çeyreğinden Tanzimat’a 
kadar geçen devrede İslam tarihinin bir parçası haline getirmişlerdir (Oba, 2020, s. 43). İslam kültür ve medeniyetinin 
Türk yaşayış şekliyle bütünleşmesi İslam’ın kabul edilmesi ve ona göre yaşam felsefesi oluşturulmasındandır. 
İslamiyet’in kabulüyle birlikte kültür ve medeniyetteki değişimler belli unsurlar etrafında gelişmiştir. İslam kültür 
ve medeniyetinin gelişiminde dil ve edebiyatın önemi büyüktür. İslam’ın doğuşunda özellikle Arapça sadece din 
dili olarak değil bilim ve edebiyat dili olarak da kabul görmüştür. İslam’ın yayılmasıyla birlikte her toplum kendi 
dilinde İslam’ın öğretilerini halkına anlatmaya çalışmış ve bu görev dil ve edebiyata yüklenmiştir. Türk edebiyatı 
içerisinde gerek dil gerekse edebiyat bağlamında yazarların ve şairlerin kullandıkları dilde İslami unsurlar oldukça 
fazladır. Ayrıca eserlerinin konusu İslam kültürünü ve dinamiklerini ortaya koyan değerlerdir.



BURANA DERGİSİ

52

 2025, 3(2), 49-62

Çalışmanın Yöntemi

Çalışmada İslam kültür ve medeniyetinin gelişimi genel bir çerçeveyle sunulmuştur. Bu gelişime katkı saylayan 
dilin rolü, İslami söylem ve kavramlar açısından değerlendirilmiş ve edebiyatın bu süreçteki rolü Türk edebiyatı 
içerisinde kanonlaşmış Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâkî, Şeyh Gâlib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl Kısakürek 
ve Sezai Karakoç gibi şair ve yazarların poetik görüşlerinden hareketle ortaya konmuştur.  

1. Dil ve Din: İslami Söylem

Dil, konuşulduğu toplumda her gün işlenerek canlılığını korumaktadır. Dil, toplum içerisinde iletişimi sağlayan bir 
araç ve ortamdır. Toplum, dil kullanımında ona, kendi bireylerinin deneyim, görgü ve geleneklerinin şekillendirdiği 
bazı kalıp ve biçimler vermektedir (Özünlü, 2001, s. 9). Dil, toplumu bir arada tutan en temel unsurlar içerisinde yer 
almaktadır. Her toplumun dil özelliği farklılık gösterse de işlevi aynıdır. “Her dil kendi bünyesinde kendi genetik 
kodlarını taşımaktadır.” (Salahshour Hasankohal, 2025, s. 2). Bu yönüyle dilin sadece iletişim açısından değil 
ayrıca ait olduğu toplumun kültür ve tarihinden izler taşıyarak canlı bir oluşum özelliği gösterdiği ifade edilebilir. 

Dil, toplum tarafından biçimlenerek geçmişten günümüze birçok tanım etrafında karşılık bulmuştur. Doğal bir 
araç olan dil, simge, sembol ve kavramlarla insanlar arasında iletişimi sağlayan en kuvvetli değerdir. Birey dil 
aracılığıyla değerlerine ulaşıp tutunur. Birey dünyaya geldiğinde bir dil içinde doğmakta ve bu yolla içine doğduğu 
dil ile oluşturulmuş kabuller evrenine konumlanmaktadır. Dil, birey doğmadan önce de var olduğundan birey o dille 
kurgulanmış / alımlanmış varlık evreninde bir yer edinmek için, kendisini dilin alanına yerleştirmek durumundadır. 
Birey doğumuyla birlikte dilin varlığını kabul ederek kimliğini oluşturmakta ve böylece topluma karışmaktadır 
(Durmuş, 2017, s. 20).

Türklerin İslamiyet’i kabulüyle Türk kültür ve medeniyeti içerisine dinî söylemlerin girdiği görülmektedir. 
Toplumsal değişimlerde dilin rolü azımsanamayacak ölçüdedir. Geçmişten günümüze dilde muhafazakârlık ve 
yeniliklerle birlikte ortak söylemler ortaya çıkmıştır. Ortak söylemler içerisinde İslamlaşma süreciyle birlikte 
geliştirilen din dilinin mirası ve dinî ilimlerin nakledilen terimleri merkezî özellik taşımaktadır (Kırboğa, 2019, 
s. 84). Dil ve din, kültür ve medeniyeti ortaya çıkaran en temel ögelerdir. İslam geleneğinde dilin kökeni belli 
kavramlar etrafında ortaya konmuştur. Mustafa Shah (2022, s. 497) erken dönem İslam düşünce geleneğinde dilin 
kökeniyle ilgili iki görüş ortaya koymaktadır. Bunlardan birincisi, tevkîf yani lafızların manaları ilk olarak Tanrı 
tarafından ortaya konduğu görüşüdür. Bu görüşe antitez oluşturan ıstılâhtır. Istılâh, dilin, lafızlara iletişimsel anlam 
yükleyen insanlar tarafından, genel uylaşım (convention) ve anlaşma (muvâda‘a) aracılığıyla ortaya çıktığını ifade 
eder. Tevkîf ve ıstılâh, lafızlar ve anlamları arasındaki ilişkinin ilk oluşumunun rastgele oluşuna hükmeder. İslam 
dini içerisinde dilin varlığı diğer unsurlardan daha da ön plandadır. Bunun nedeni İslamiyet’in insanlar arasında 
yayılmasında en önemli araçlardan birinin dil olarak görülmesidir. İslam dini içerisinde dilin önemi vurgulanırken 
kutsal dil tartışmaları da ortaya çıkmıştır. Ancak Kur’an-ı Kerim’in Arapça inmesi, hadislerin Arapça olarak 
ifade edilmesi bu tartışmaları belli oranda ortak düşünceler etrafında birleştirmiştir. “Mekke’de Resûlullah’a 
inen Kur’an ile birlikte vahiy dili sıfatını da kazanan Arap dili, gerek Kur’an, gerekse Allah’ın mesajını kavmine 
ve bütün insanlara aktarmakla görevli bir elçiyle, beyân ve fesâhat karakterine sahip pek çok yeni ifade biçimi 
kazanmıştır.” (Gürkan, 2010, s. 68). Bu ifadelere ek olarak bir başka araştırmacı Fahrettin Olguner (2001, s. 108) 
İslam medeniyeti içerisinde felsefe yapan, fikirlerini ortaya koyan herkesin bu coğrafyada yaşayan her soy ve 
milletten insana hitap edebilmek için yazdıkları eserleri, o dönemin kültür dili olan Arapçayla yazdıklarını ifade 
etmektedir. Yeni ifade biçimleri İslami söylemleri de beraberinde getirmiş, İslam kültür ve medeniyetinin dünden 
bugüne canlı bir şekilde kalmasını ve gelecekte de kalacağını ortaya koymuştur.

Araştırmacılar, Kur’an dilinden hareketle Allah’ın emir ve yasaklarını daha iyi anlama ve anlatma ihtiyacından 
dolayı dil çalışmalarına ağırlık vermişlerdir. Kur’an-ı Kerim’in verdiği mesaj, edebî özellikleri ve söz sanatlarına 
verdiği katkı onun estetik duyarlılığını ortaya koymaktadır (Koç, 2014, s. 62-63). Kur’an dilini anlamak için 
öncelikle Arapçanın inceliklerini bilmek gerekmektedir. Kur’an’ın dili, yalın ve birleşik ifadeleriyle, ıstılahlarıyla, 
üslubuyla, temsilleriyle, teşbihleriyle, istiareleriyle, mecazi ifadeleriyle, kısacası tüm özellikleriyle genel olarak 
peygamberimizin yaşadığı toplumun dilidir (Güven, 2012, s. 9). Allahü teâla, Kur’an-ı Kerim’i okunması, 
anlaşılması ve yaşanması için göndermiştir. Anlaşılması ve yaşanması noktasında dilin varlığı büyük önem arz 
etmektedir.



BURANA DERGİSİ

53

 2025, 3(2), 49-62

İslam dininin insanları birleştirici yanı İslam kültür ve medeniyetinin temelini oluşturmaktadır. İslam medeniyeti, 
Allah’ın gönderdiği dine göre bir arada, kardeşçe yaşama üzerine kurulmuştur. İslam, ilim, ahlâk ve görgü 
medeniyetidir. Bu medeniyetin temelinde dinin direği olan namaz, dayanışma (zekât/sadaka) ve hoşgörü 
yer almaktadır. Çünkü salât ve zekât gibi birçok lafız, Kur’an ve hadislerle yeni anlamlar kazanmış ve İslam 
medeniyetinin en temel öğeleri olan camileri, minareleri, imarethaneleri oluşturmuştur (Dereli, 2020, s. 80). 
Bu temel ögeler, Müslümanların ortak değeridir. Nitekim din de toplumu oluşturan bireylerin aynı düşünce ve 
hareketleri benimseyerek ortak değerler etrafında toplanmasını sağlamaktadır. Dinî bağların güçlülüğü nispetinde, 
toplumsal birlik ve bütünlük korunmaktadır (Tanrıverdi, 2018, s. 598). Kutsal mekânlar ve dinî ritüeller, İslam 
kültür ve medeniyetinin tezahürüdür. İslam’da insanları birleştiren söylemler ve Müslümanlar için kutsal olan 
yerler dil vasıtasıyla nesilden nesile aktarılmıştır.

İslam medeniyeti, ortak değerler etrafında Müslümanları ortak paydada buluşturmaktadır. İslam medeniyetinin 
esnek bir anlayışa sahip olması, İslâm’ın tevhid ilkesine ters düşmeyen söz konusu medenî ve kültürel birikimleri 
almış ve kendi bünyesinde ıslah ve ibka ederek daha da ileriye taşımıştır. İslam medeniyeti bu yönüyle evrensel 
mahiyettedir.  Bu medeniyet, doğduğu günden bugüne kadar insanı merkeze alarak, onun hak, hukuk ve yaşam hakkı 
gibi temel ilkelerini ön planda tutmuştur. Ayrıca bu medeniyet vahye dayanarak Hz. Muhammed’in dil, ırk, renk 
ve coğrafya ayırımı yapmadan beşeriyeti mutluluğa ulaştıracak prensipler doğrultusunda insanlığı kucaklamıştır 
(Yılmaz, 2021, s. 591). Bu kucaklama dil vasıtasıyla gerçekleştirilmiştir. İslam dili, insanları birleştiren kucaklayıcı 
bir yapıdadır.

Türkler arasında da İslamiyet’in yayılması, anlaşılması ve yaşam içerisinde görülmesi dil sayesinde olmuştur. 
Nitekim İslamiyet’in etkisiyle Arapçadan Türkçeye birçok kelime girmiştir. İslam dininin doğru anlaşılması ve 
yaşam felsefesi haline getirilmesinde bu kültürel etkileşim kaçınılmazdır. Eski Türklerde özellikle sözlü kültür 
ürünlerinin yaygın olması, insanların kültürel faaliyetlerle bir araya gelmesi, iletişim halinde olmaları Türkleri 
güçlü kılmış, buna İslam dini de eklenmiştir. Geçmişten günümüze Türk yaşam felsefesinde görülen İslami 
unsurlar, atasözleri, hikâye, roman ve şiir gibi türlerle de canlılığını korumaktadır. Özellikle Türklerin İslamiyet’i 
kabulüyle birlikte ortaya konan edebî ürünlerde İslam dininin tesiri oldukça fazladır. Türklerin İslam’a girmesiyle 
başlayan bu etkileşim yeni bir kültür ortaya çıkarmış, din ve kültür neredeyse iç içe girmiştir. İslam dini ile iç içe 
olan atalarımız dil yönüyle de İslam’dan etkilenmiş, bir takım tabirler ve terimler yanında özlü sözleri de İslam 
dininden almışlardır (Uzundağ, 2020, s. 38). Türkçede İslamiyet’in etkisinden kaynaklı olarak kavram ve kelimeler 
ortaya çıkmış, bu da eserlere yansımıştır. Ortaya çıkan edebî eserler, Türk kültür ve medeniyetini yansıtmaktadır.

İslami söylemlerin halk arasında yaygınlık kazanması, Türk kültür ve medeniyetiyle birleşmesi yazar ve şairlerin 
eserlerinin konusunu da şekillendirmiştir. Bu sebeple İslami unsurlar eserler vasıtasıyla yansıtılarak kalıcılığı 
sağlanmıştır. Yaşam içerisinde değişim ve gelişimler yaşansa da yazının kalıcılık sağlama özelliği yadsınamaz. 
Söz yani dil, hakikatin yaratıcısı, kurucusu ve yaratıcısı olarak kültürü taşıyan temel değerdir. Dilin her bir kişinin 
özgürlüğünün, içinde saygı gördüğü bir olağanüstü hadise olarak görülmesi dilin bireysel yönünü, insanlarla iletişim 
aracı olarak görülmesiyle de toplumsal yönü öne çıkmaktadır (Ellul, 2015, s. 29-30). Tüm bu ifadeler göz önüne 
alındığında dilin, İslam’ın yayılmasında en önemli araç olduğu görülmektedir. Her toplum kendi diline İslam’ın 
emir ve yasaklarını doğru şekilde aktaracak kelimeleri kazandırmıştır. Doğrudan karşılığı olmayan kelimeler de 
Arapçada olduğu şekliyle alınarak kullanılmıştır. Bu anlamda dil ve din iç içedir, dilde bulunan İslami terimler 
dinin gelişimini sağlamış ve bugünlere gelmesine vesile olmuştur.

2. Edebî Şahsiyetlerde ve Eserlerde İslam Kültür ve Medeniyetinin İzleri

Türk-İslâm edebiyatı, İslam tesiriyle şekillenmiş, içerisinde İslam kültür ve medeniyetinin yansımaları olan bir 
edebiyattır. Mehmet Şamil Baş (2019, s. 10) Türk-İslam edebiyatını Türk kültür coğrafyasında yetişen ya da yaşayan 
şair ve yazarların Türkçe, Arapça ya da Farsçanın zengin dil varlığını kullanarak İslam kültürü etkisinde ve Türk 
kültürüyle uyumlu olarak birikimlerini dinî-tasavvufî ve edebî açıdan ele alan bilim dalı olarak tanımlamaktadır. 
Türk-İslam edebiyatı, ortaya çıktığı toplumun tüm değerlerini geleceğe aktarma kaygısında olması İslamiyet’in 
gerek yazar gerekse şairler tarafından kendilerinden sonraki nesle aktarmada görüş ve eserlerini ortaya koymuşlardır. 



BURANA DERGİSİ

54

 2025, 3(2), 49-62

Bütün edebî türlerde İslam kültür ve medeniyetinin izleri görülmektedir, ancak şiir ve nesirde İslam tesiri diğer 
türlere göre daha fazladır. Kur’an-ı Kerim’in indirildiği dönemde şiirin ve hitabetin ön plana çıkmasıyla şairler 
toplumun önde gelen insanları arasında sayılmışladır. O dönemde şiir yarışmaları düzenlenmiş, beğenilen şiirler 
Kâbe duvarına asılmıştır. Kâbe’ye asılan şiirlerden en ünlüsü mu’allaka-i seb’adır (Yıldırım, 2011, s. 62). Hem 
Arap edebiyatı hem de Türk edebiyatı için önemli bir yere sahip olan şiir türü geçmişten günümüze toplumun, 
dilini, dinini, kültürünü ve geleneğini satır aralarında işlemektedir. İslamiyet etkisinde gelişen Türk edebiyatı, 
Karahanlılar devrinde Yusuf Has Hacib’in kaleme aldığı Kutadgu Bilig adlı eserle başlamıştır. Selçuklular 
Dönemi’nde gelişmeye devam etmiş, Osmanlılar Dönemi’nde ise klasikleşerek İslam medeniyetinin önemli bir 
unsuru hâline gelmiştir (Kemikli, 2010, s. 107). Türklerin İslamiyet’i kabulüyle birlikte Türk edebiyatı içerisinde 
konu ve tema bağlamında İslami unsurlar görülmüştür. İslam edebiyatı içerisinde bulunan kavramlar zamanla 
Türk edebiyatında ve Türk-İslam edebiyatında görülmeye başlamıştır. İslami edebiyat, Kur’an-ı Kerim ve hadisten 
kaynağını alarak İslam’ı anlamaya dayanmaktadır. Ayrıca ilahiyat, peygamberlik, elçiler, melekler, kutsal kitaplar, 
ahiret, yeniden diriliş, kıyamet, kader, önceden tanımlanmış emirler ve insanların hayattaki rolü ve insanlık, yaratıcı 
ve tüm dünya ile ilişkileri gibi temel meselelerle ilgilenmektedir (Abukhudairi, 2019, s. 832). Bu meseleler Türk 
edebiyatı içerisinde de yazarlar ve şairler tarafından ele alınmıştır.

Türk edebiyatı içerisinde birçok şair ve yazar İslam kültür ve medeniyetini eserlerinde işlemişlerdir. Özellikle 
Yusuf Has Hacib, “Kutadgu Bilig” eseriyle Hoca Ahmet Yesevi, Divan-ı Hikmet eseriyle Türk İslam edebiyatının 
ilk eserleri olarak Türk toplumunun örf, adet, gelenek-görenek, ahlak ve adalet anlayışlarını ortaya koyan temel 
eserlerdir. Bu isimler dışında Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâki, Şeyh Gâlib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl 
Kısakürek ve Sezai Karakoç gibi yazar ve şairler eserleriyle bu türün öncü isimleri arasında yer almaktadırlar. 
Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâki ve Şeyh Gâlib gibi şairler divan şiiri geleneğinden gelip özellikle ilahi aşkı ana 
tema olarak şiirlerinde işlemişlerdir.

Tekke-Tasavvuf edebiyatı içerisinde ilahi, nutuk, devriye, şathiye ve medhiye gibi türlerde Allah, İslam ve 
Müslümanlık gibi konular işlenmiştir. Özellikle Allah aşkını konu edinen, Tanrıyı övmek ve ona yalvarmak için 
söylenen/yazılan ilahiler, Anadolu’da ve diğer İslam coğrafyalarında dilden dile söylenegelmiştir. 13. yüzyıl 
Anadolu sahasında tasavvuf ve edebiyatta kanonlaşmış isim Yunus Emre’dir. Mevlânâ’nın Horasan’da Farsça’yla 
yaptığı etkiyi Anadolu sahasında Yunus Emre Türkçe şiirlerle yapmıştır. Türklerin İslâmiyet’i kabulüyle tasavvuf 
akımının da etkisiyle dini-tasavvufi bir edebiyat oluşmaya başlamıştır. Türkistan’da Hoca Ahmed Yesevi’yle 
başlayan hikmet geleneği, Anadolu sahasında Yunus Emre’yle etkisini göstermiştir (Yılmaz, 2023, s. 25). Bunun 
örnekleri Yunus Emre’nin kaleme aldığı eserlerde görülmektedir. 

Dağlar ile taşlar ile

Çağırayım Mevlâm seni

Seherlerde kuşlar ile

Çağırayım Mevlâm seni

[…]

Derdi öküş Eyyüb ile

Gözü yaşlı Yâ’kûb ile

Ol Muhammed mahbûb ile

Çağırayım Mevlâm seni

[…]

Yunus okur diller ile

Ol kumru bülbüller ile

Hakkı seven kullar ile

Çağırayım Mevlâm seni (Macit ve Soldan, 2013, s. 87).



BURANA DERGİSİ

55

 2025, 3(2), 49-62

Bir mutasavvıf olan Yunus Emre, 13. yüzyıl ve 14 yüzyıllarda etkisini göstermiş ve kendisinden sonra gelen şairleri 
de düşünceleriyle etkilemiştir. Yunus Emre, özellikle Türk toplumu içerisinde ilahileriyle ünlenmiştir. Yunus 
Emre, şiirlerinde sıklıkla İslam’ın şartlarına değinmiştir. Kelime-i tevhid, namaz, oruç, hac ve zekât şiirlerinin 
temelini oluşturmuştur. Şair, Allah’ın varlığını ve birliğini, Hz. Muhammed’in onun Resulü olduğunu, dünyanın 
geçiciliğini, ibadetler konusunda Hakk’a layık olmayı şiirlerinin satır arasında işleyerek temel poetik görüşünü 
ortaya koymuştur. Yunus Emre, ilahî aşkı tüm ibadetlerin üstünde görmektedir. Yunus ilim, amel, zühd ve takvaya 
sahip olup bunlara güvenmeyi öldürücü bir zehir olarak görmekte Allah aşkını da onun için bir panzehir olarak 
nitelendirmektedir. Yunus Emre’ye göre ilim, ibadet ve taati değerli kılacak olan aşktır (Bars, 2016, s. 303). Şair, 
Allah’ın emir ve yasaklarına her Müslümanın uyması gerektiği görüşündedir. Şiirlerinin satır aralarına inildiğinde 
İslam kültür ve medeniyetinin temelini oluşturan konuların sıklıkla işlendiği görülmektedir.

Türk-İslâm medeniyetinin yetiştirdiği en önemli şahsiyetlerden biri olan Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî, yaşamı 
sırasında ve ölümünden sonra pek çok kişi ve topluluğu etkilemiş büyük bir mütefekkir ve mutasavvıftır (Şafak, 
2013, s. 1). Mevlânâ’nın din anlayışının temelinde çoğulculuk, kuşatıcılık ve sevgi yatmaktadır. Mevlânâ, 
meramını, duygu ve düşüncelerini aktarmada mitoloji, astroloji, halk inançları, kültürel motifler ve inanışları da 
kullanmış, bir bakıma geniş halk kitlelerine de hitap etmeye çalışmıştır. Halk inançlarının ve kültürünün işlevini 
göz ardı etmemiş, bunları olumlu manada kullanmıştır. İnsanları umuda, tövbeye, hakikate, sevgiye, birliğe, 
İslam şemsiyesi altında toplanmaya davet etmiştir (Polat, 2022, s. 65). Mevlânâ, Anadolu’nun Türkleşme ve 
İslamlaşma sürecinde önemli rol oynamıştır. Bu nedenle onun kullanmış olduğu İslami söylem, İslam kültür 
ve medeniyetinin bu günlere gelmesinde etkin rol üstlenmiştir. Mevlânâ’nın evrensel hümanizmi, bütün dinler 
arası savaş ve kargaşa ortamının ortadan kalkması ve bütün insanlığın evrensel bir sevgiyle kuşatılması fikriyle 
yücelmektedir. Mevlânâ’nın bir özelliği de İslâm’ın özü olan “tevhid” akidesine bağlı olarak çevresini, bütün 
halkı, beşeriyeti daima birliğe, birleşmeye, uzlaşmaya, anlaşmaya, sulha ve sevgiye; bunlar için de müsamahaya, 
affediciliğe bıkmadan, usanmadan çağırmış olmasıdır (Sucu, 2017, s. 1). İslam kültür ve medeniyetinin temelinde 
bulunan birlik, birlik olma ve kardeşçe yaşama değerleri Mevlânâ’nın eserlerinde sıkça yer almaktadır. Mevlânâ, 
eserlerini şekillendirirken yaratıcı muhayyilesinde insan, din, sevgi, hoşgörü vb. temaları üzerine yoğunlaşmış ve 
bu değerleri İslam kültür ve medeniyetinin temeli olarak görmüştür.

İslam kültür ve medeniyetini eserlerinde işlemiş bir diğer şair Fuzulî’dir. Fuzulî, kaleme aldığı gazellerinde dinî ve 
tasavvufi izlekleri sıklıkla işleyen bir divan şairidir. Özellikle Arapça Divanı ve Farsça Divanı’nda Kur’an-ı Kerim, 
Hz. Muhammed, iman, İslam gibi dinin temelini oluşturan konulara temas ederek poetik görüşünü ortaya koymuştur. 
Eserlerinde Allah, Kur’an-ı Kerim, peygamber, melek, cennet, cehennem, kader, kaza, ahiret, kıyamet, mahşer, 
şükür, tövbe, günah, vahdet, zikir ve ilahi aşk konularına önemle eğilmiştir. Fuzulî, “Yaratılmışların varlığının 
aslı olan o kaf u nun (kün) Muhammed’in kemalinin (kâf) ı ve nevalinin (nimetinin) nunudur” diyerek Allah’ın ol 
deyince olduran, yani yaratıcının Allah olduğunu ifade etmektedir. Ayrıca İslam dininin kutsal kitabı olan Kur’an-ı 
Kerim için “Kur’an Muhammed’in rütbe ve azametinin sıfatlarıdır. Şeriat hükümleri Muhammed’in kemalinin 
şerhidir.” (Tarlan, 1950, s. 35) ifadelerini kullanmıştır. Şairin şiirlerinde İslam kültür ve medeniyetine dair izler 
bulunmaktadır, ancak izleri doğrudan anlamak zordur. Satır aralarına gizlenen dinî ve tasavvufi unsurlar hem İslam 
kültür ve medeniyetinin simgesi hem de yaşadığı dönemden günümüze kadar gelmesi açısından önemlidir. Fuzulî, 
İslam’ın ruhani yönünü eserlerinde vurgulamış, Allah’a ulaşma ve Allah’a duyulan aşkı manevi bir yolculuk olarak 
görmüştür.

Bâkî, divan şiirinin önemli şairleri arasında yer alan “sultânü’ş-şu‘arâ” ünvanıyla anılan bir şairdir. Şair, divanında 
dinî ve tasavvufi konulara değinerek İslam dininin kültürünü ve medeniyetini gelecek kuşaklara aktarma 
düşüncesindedir. Bâkî Divanı’nda peygamber kıssaları ve mucizeleri, dinî ve tasavvufî şahsiyetler, Kur’an ayetleri, 
sure isimleri ve hadislere rastlamak mümkündür (Güler ve Moral, 2024, s. 242). Şair, “Kelâm-ı ‘aşk ey Bâkî ser-
â-ser sırr-ı vahdetdür, Murâdı cümlenüñ birdür bütün dünyâyı söyletsen” beytiyle aşk sözünün baştanbaşa vahdet 
sırrı olduğunu, bütün dünyanın fikrinin bu yönde olduğunu belirtmektedir (Timurtaş, 1987, s. 263). Bâkî, şiirlerinde 
aşk konusunu işlese de bu aşk ilahi aşkın, dolayısıyla Allah, peygamber ve İslam’ın derinliklerini işlediği şiirlerdir. 
Şairin yaratıcı muhayyilesinde tasavvufi öğretilerin, insanın anlam ve ruhsal arayışının ve Allah’a yakınlığın 



BURANA DERGİSİ

56

 2025, 3(2), 49-62

bulunması eserlerinin konusunu da şekillendirmiştir. Bu yönüyle Bâkî’nin şiirlerinde İslam kültür ve medeniyetine 
ait unsurlar bulunmaktadır. İslam’ın evrensel ilkeleri arasında yer alan adalet, tevazu, sabır ve ahlak gibi kavramlar 
şiirlerinin temelini oluşturmaktadır. Şairin şiirlerinde İslam kültür ve medeniyet kavramları birey-birey ya da birey-
toplum üzerinden yansıtılmaktadır. Şeyh Gâlib, Türk İslam edebiyatı içerisinde yer alan, eserleriyle dinî, tasavvufi 
ve mistik metinleri ortaya koyan bir şairdir. Şeyh Gâlib, Divan’ında Kur’an-ı Kerim, Hadis-i Şerif, peygamber 
kıssaları ve mucizeleri, İslam tarihi, tefsir, fıkıh, kelâm ve tasavvufi şahsiyetlerden bahsederek İslam kültür ve 
medeniyetini yaşadığı dönemde ortaya koymaya çalışmıştır. Şeyh Gâlib, şiirlerinde yoğun olarak iktibas yoluyla 
Kur’an-ı Kerim’den ayetlere yer vermektedir. Şair, İslam kültür ve medeniyetinin temel kaynağından yola çıkarak 
dinî ve tasavvufi ögelere yer vermiştir. Şiirlerinde ayetlerden iktibas yoluyla bahsederken bazı şiirlerinde de telmih 
sanatını kullanarak ayetlere gönderme yapmıştır. Şeyh Gâlib şu rubaîde,

“Yokdur nazar olsa bu cihânda ne ki var

Var yoktan olup yokluğa geldi tekrâr

Var var bula gör anı ki yok yok Allâh

Yoklukda bulundu yok imiş var ise yâr”

diyerek Rahmân suresinin 26-27. ayetlerinde buyurulan “Yeryüzünde bulunanların hepsi fânidir. Azamet ve kerem 
sahibi Rabbinin zatı bâkî kalır” ifadelerine telmihte bulunmuştur (Keleş, 2020, s. 1). Şeyh Gâlib, Mevlevilik 
geleneğinden gelen ve bu geleneğe sıkı sıkıya bağlı bir şairdir. Bu nedenle Divan’ındaki şiirlerinde Allah’a ulaşma, 
manevi arayış ve nefsin terbiyesi gibi izleklerin öne çıktığı görülmektedir. Şairin düşünce dünyasında şekillenerek 
ortaya çıkan bu izlekler İslam kültür ve medeniyetinin temel ifadelerini oluşturmaktadır. Onun tasavvuf ve sufi 
düşüncesi, aşkın manevi bir olgu olması, bireyin içsel yolculuğunda nefsin terbiyesi, kolektif değerler ve ahlak 
anlayışının önemi ile akıl ve iman kavramlarının bir arada kullanılması şairin poetik görüşünü ortaya koymaktadır. 
Şeyh Gâlib, İslam kültür ve medeniyetine ait konu ve kavramları şiirlerinde işleyerek hem dinî değerlerin geleceğe 
aktarımında rol oynamış hem de kendisinden sonra gelen şairlerin şiir görüşlerini de bu yönde etkilemiştir.

Mehmet Akif Ersoy, dinî ruh ile millî ruhu dünya görüşü haline getirmiş ve bu çizgide eserler ortaya koymuş bir 
şairdir. Mehmet Akif, yaşadığı dönemin en ümitli insanı olarak İslam ve Türk tarihinden hareketle “Doğrudan 
doğruya Kur’an’dan alıp ilhamı, Asrın idrakine söyletmeliyiz İslamı” diyerek bir ümit felsefesi oluşturmaya 
çalışmıştır. Mehmet Akif, İslam inancıyla Türklüğün hayat felsefesini birleştirdiği Safahat eseri, Türk-İslam 
inanışının bakiyesidir (Korkmaz ve Özcan, 2012, s. 243). Safahat içerisinde İslam birliği, İslam dünyası için bir 
uyanış çağrısı, ayet ve hadis yorumlaması ve Asım’ın nesli gibi temel görüşler yer almaktadır. Mehmet Kaplan 
(2019, s. 186) Mehmet Akif için dinin insanları nizama sokan ve yükselten bir kuvvet olduğunu ifade etmektedir. 
Mehmet Akif, Müslümanlığa sadece bir ahiret dini olarak bakmaz, ayrıca onun dünyayı da düzeltebileceğine 
inanmaktadır. Akif, İslam kültür ve medeniyetinin temelini oluşturan değerlere eserlerinde değinerek umutlu bir 
geleceğin mimarlarından bir haline gelmiştir. Nurettin Topçu (2019, s. 102) edebiyat ve sanat tarihimizde Akif’in 
yerini Yunusların, Fuzulîlerin ve Sinanların başucunda olarak nitelemektedir. Ayrıca Akif’in yalnız yirminci 
asrın Müslüman-Türk şairi değil, dokuz yüzyıllık bir tarihin en yükseklerde duran terennümcüsü konumundadır. 
Sanatta fertten Allah’a, beşeri aşklardan ilahi aşka, birlerden bütünün sevdasına doğru basamaklanan Mevlânâlarla 
Yunusların yürüttükleri kervanın önünde giden Akif’tir. Mehmet Akif, umutsuz dönemlerin en umutlu insanıdır. 
Gücünü dinî ruh ve millî ruhtan almaktadır.

“İşte Tevfîk-i ilâhîye, yürekten inanan

İşte “lâ havle aleyhim” diye Kur’an-ı Hakîm

Bu velî zümreyi etmektedir ancak tekrîm”

Mehmet Akif (2016, s. 9) Allah’a yönelenlerin dünya hayatının da ahiret hayatının da ilahi teminat altında olduğu 
görüşündedir. Akif, yaşam felsefesinin temeline Kur’an-ı Kerim’den öğrendiği ahlakı yerleştirir. İslam kültür ve 
medeniyetinin esas unsurlarından biri olan ahlak, hem yaşamın hem de ahiretin kazanılması yönünde bir değer 
atfedilmiştir.



BURANA DERGİSİ

57

 2025, 3(2), 49-62

Necip Fazıl Kısakürek, İslam kültür ve medeniyetinde peygamberleri ayrı bir konuma yerleştirir. Özellik Çile 
eserinde peygamber izlekli şiirleri yoğunluktadır. Necip Fazıl, Hz. Muhammed’i bir kılavuz olarak görmektedir ve 
İslam peygamberinin dünyadaki en büyük inkılabın sahibi olduğunu vurgulamaktadır. Ancak yazılarında bu inkılaba 
ulaşmanın mümkün olmadığını sadece örnek alınabileceğine işaret etmektedir (Koçak, 2016, s. 213). Necip Fazıl, 
(2015, s. 79) İslam kültürü ve medeniyetinin gelişiminde en büyük katkının Hz. Muhammed tarafından ortaya 
konduğu ifade edilmektedir. Şair, “Sende insan ve toplum, sende temel ve bina; / Ne getirdin, götürdün, bildirdinse 
âmennâ!..” dizeleriyle Hz. Muhammed’in bir medeniyet kurucu ve onun geleceğe taşıyanı olarak ifade etmektedir. 
Kısakürek yazılarında fikri görüşünü insanların daha iyi anlayacağını düşünerek hadislere yer vermektedir. Necip 
Fazıl’ın İslami hayata dönüşünden sonra tek gayesi, Hz. Peygamber’in yolundan gitmek, onun ulaştığı kemale 
ulaşmak, onun getirdiği güzel ahlâk ve düzeni topluma yaymak olmuştur. Kısakürek davasını savunmak, fikirlerini 
geniş halk tabakalarına ulaştırmak için konferanslar verip kitaplar yazmıştır (Yılmaz, 2018, s. 145).

“Anladım işi, sanat Allah’ı aramakmış

Marifet bu, gerisi yalnız çelik çomakmış…” (Kısakürek, 2015, s. 79).

Kısakürek, Arvasî ile tanıştıktan sonraki yaşantısında bütün yaratıcı muhayyilesini Allah, Kur’an-ı Kerim, Hz. 
Muhammed, hadis-i şerif üzerine çevirmiştir. Tasavvufu İslam’ın özü olarak kabul eden ve kaynak olarak tasavvufun 
menşeini Hz. Muhammed (sav)’e bağlayan Necip Fazıl, İslam’ı dâhilî ve haricî unsurları ile bir bütün olarak görür. 
Bu bütünlüğün cisim bulduğu yegâne varlık olarak da Hz. Peygamber’i örnek şahsiyet olarak görmektedir (Güler, 
2013, s. 33). 

Sezai Karakoç’un poetik görüşü, İslam, dolayısıyla Müslümanlık üzerinedir. Karakoç, Müslümanların 
coğrafyalarını, tarihlerini birleştirme, bu yolla da bir kültüre erme zorunda olduklarını ifade etmektedir. Karakoç 
(2020, s. 63) İslam uygarlığının yeniden dirilişe katkıda bulunma, birlik idealinin yanında politik bir birliğin de 
olması gerektiği düşüncesindedir. Şair, İslam kültür ve medeniyetinde durmadan birleşme, durmadan yaklaşma 
ve durmadan kaynaşma gücünün var olduğu görüşündedir. Karakoç, Hz. Muhammed’i insanlığa yol gösteren, 
cehaletten kurtaran biri olarak görmektedir. İslam dini için bir diriliş felsefesi ortaya koyan Karakoç, İslam kültür 
ve medeniyetini yarınlara taşımak için Mevlânâ, İmam-ı Gazali ve İmam-ı Rabbani gibi dünün önemli âlimlerinden 
yararlanmıştır. Münire Kevser Baş’ın (2015, s. 5) ifadesine göre Karakoç’un diriliş ifadesinin ana kaynağında 
Tanrı’nın yaratışına imrenen ve uyumunu arayan düşünce bulunmaktadır. Diriliş ruhunu yaratan özde ruh coşkusu, 
vahiyden emzirilen ilham yağmurlarını kollama ve rahmet bulutlarını sağış tutkusu bulunmaktadır. Sezai Karakoç 
bir bakıma günümüzden geriye doğru gidildiğinde kendisini yakın tarih bakımından Necip Fazıl, Yahya Kemal, 
Mehmet Akif, uzun tarihî dönem içinde ise İmâm-ı Rabbani, Muhyiddin-i ibn-i Arabi, Mevlânâ, Yunus Emre ve 
İmam Gazzalî gibi mutasavvıf ve şairlerle aynı çizgide, aynı amaca matuf olarak temellendirmektedir. Hepsi aynı 
millet mefkûresinin erleri, erenleri olarak görülmektedirler (Aytekin, 2019, s. 1832-1846).

Karakoç’un düşünce yapısının temelinde medeniyet bulunmaktadır. Bunun iki nedeni vardır: İlki kendi ifadesiyle 
“İman ve İslam medeniyetin merkezi çekirdeği, tohumudur” söylemidir. İkincisi de Karakoç’un düşünce dünyasının 
merkezinde bulunan medeniyeti bireyi içine alan bir kavram olarak nitelendirmesidir. Karakoç, medeniyeti; insanın 
hem fiziksel hem fizyolojik ihtiyaçlarını karşılayan aynı zamanda manevi, ahlaki, metafizik ve kültürel isteklerini 
şekillendiren bir değer olarak görmektedir (Bulut, 2023, s. 19). Karakoç’un eserlerinin temelinde yatan medeniyet 
ve kültür unsurları, millî ve manevi değerler bağlamında canlılığını koruyan bir diriliş felsefesine dönüşmüştür.  

Adı geçen yazar ve şairlerde İslam’ın temelini oluşturan değerler gerek yaşamlarına gerekse eserlerine yerleşmiştir. 
Eserlerinde kullandıkları dini söylem, İslam kültür ve medeniyetinin günümüze kadar ulaşmasında ve geleceğe 
aktarımında büyük önem arz etmektedir. Bu aktarım, dil ve edebiyat sayesinde sağlanmaktadır. Dilin gücü hem 
İslam’ın yayılmasına olanak sağlamış hem de edebiyatla kalıcılık sağlamıştır.

Sonuç 

Kültür, insan yaşamını şekillendiren değerler ve inançların toplamı olarak anlam kazanırken medeniyet de toplumun 
düşünce dünyasının, sanatı ve biliminin toplamını ifade etmektedir. Bir inanç sistemi olarak İslam, Müslüman 



BURANA DERGİSİ

58

 2025, 3(2), 49-62

halkların yaşam biçimlerini doğrudan etkilemiştir. Dolayısıyla hem kültürün hem de medeniyetin gelişiminde 
İslam’ın etkisi oldukça yüksektir. İslam’ın temel esasları, insan yaşamının özellikle manevi değerlerini etkileyerek 
hem kültürün hem de medeniyetin şekillenmesinde bir düzeltme (onarma) rolü üstlenmiştir. Başlı başına İslam 
kültür ve medeniyeti, geçmişten günümüze toplumsal yaşamın bütün maddî ve manevi unsurlarını içine alan geniş 
bir yapıdır. Bu kültür ve medeniyet birçok unsur etrafında etkisini göstererek günümüze kadar gelmiştir.  

İslam kültür ve medeniyetinin gelişmesinde ve günümüze kadar gelmesinde dil ve edebiyatın rolü yadsınamaz. 
Dil, sürekli canlılığını koruyan bir değer olarak İslami unsurları da her an canlı tutmaktadır. Ayrıca İslam kültür ve 
medeniyetinin kalıcılığını ve geleceğe taşınmasını sağlayan en önemli unsurdur. Dil, aynı zamanda edebî unsurları 
ortaya çıkarmaktadır. Nitekim bu sayede edebî eserler, içinde doğduğu toplumun yaşamından, inanç sisteminden, 
örf, adet, gelenek ve göreneğinden izler sunmaktadır. Çalışmada İslam kültür ve medeniyetinin gelişiminde dil ve 
edebiyatın rolü örnekler üzerinden ortaya konmuştur. Gelinen noktada dil, İslam kültür ve medeniyetinin geleceğe 
aktarımında en önemli araç olarak görülmüştür. Yazar ve şairler de edebî eserlerinde, poetik görüşlerini İslam 
kültür ve medeniyeti etrafında şekillendirerek tema/izleklerini Kur’an-ı Kerim, Hz. Muhammed, İslamiyet ve dinî 
değerler üzerine şekillendirmişlerdir. Sonuç itibarıyla kültür ve medeniyet dil yoluyla kalıcı hale gelmiş, edebiyatla 
da yaşam içerisine katılmış ve insanlar Allah’ın emir ve yasaklarına göre yaşamlarını şekillendirmişlerdir. 

Türk edebiyatı içerisinde Yunus Emre, Mevlânâ, Fuzulî, Bâkî, Şeyh Gâlib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl Kısakürek 
ve Sezai Karakoç gibi isimler İslam kültür ve medeniyetini yaratıcı muhayyilelerinin temeline yerleştirerek eserler 
ortaya koymuş bazı şairlerdir. İslam’ın ve İslam kültür ve medeniyetinin günümüze kadar gelmesinde ve yarınlara 
taşınacak olmasında bu yazar ve şairlerin dolayısıyla dil ve edebiyatın rolünün büyük olduğu anlaşılmaktadır.

Kaynakça

Abukhudairi, A. K. (2019). Yeni bir İslami edebiyat teorisi doğrultusunda evrensellik. (N. Aydın Satar Çev.). Şırnak 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (23), 825-843. 

Ağırakça, A. (2020). İslam medeniyeti ve bu medeniyetin öncüleri. Lale, Kültür, Sanat ve Medeniyet Dergisi, (2), 
125-129. 

Altınkaynak, E. (2015). Anlatım esasına dayalı metinler ve din. Ardahan Üniversitesi.

Assmann, J. (2018). Kültürel bellek. (A. Tekin Çev.) Ayrıntı.

Aydın, F. (2023). Kültür ve medeniyet tartışmaları bağlamında İslâm medeniyetinin Türk eğitim sistemindeki yeri. 
Elektronik Eğitim Bilimleri Dergisi, (24), 184-197.

Aytekin, A. (2019). Sezai Karakoç edebiyatında Türk toplum kültürünün temel dayanak noktası olarak İslam 
vurgusu, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, (72), 1832-1846.

Bars, M. E. (2016). Yunus Emre’nin deyişlerinde İslam’ın şartları. Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, (33), 
286-305. 

Baş, M. K. (2015). Bütünlüklü bir dünya görüşü olarak diriliş düşüncesi. Diriliş Dünya Görüşü ve Sezai Karakoç 
Sempozyumu, 1-9. 

Baş, M. Ş. (2019). Bir ilahiyat bilim dalı olarak Türk-İslâm edebiyatı. İslâmî İlimler Dergisi, (2), 9-26. https://doi.
org/10.34082/islamiilimler.630666.

Bulut, N. (2023). Sezai Karakoç’un şiirlerini oluşturan konular, Avrasya Beşeri Bilim Araştırmaları Dergisi, 3(1), 
1-30. https://doi.org/10.7596/abbad.31072023.001.

Çakmak, E. vd. (2022). İslam kültür ve medeniyeti. MEB. 

Dereli, M. V. (2020). Arap dili ve edebiyatının İslâm medeniyeti için önemi. Necmettin Erbakan Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, (49), 65-87.

Durmuş, M. (2017). Kimlik, dil ve öteki ilişkisi açısından Türkçenin konumlandırılması. Türk Dili, (782), 17-26. 

Eliot, T. S. (1981). Kültür üzerine düşünceler. (S. Kantarcıoğlu Çev.). Kültür Bakanlığı.

https://doi.org/10.34082/islamiilimler.630666
https://doi.org/10.34082/islamiilimler.630666


BURANA DERGİSİ

59

 2025, 3(2), 49-62

Ellul, J. (2015). Sözün düşüşü. (H. Aslan Çev.). Paradigma.

Erol, G. (1986). Kültür değişmesi ve milliyetçilik. Ötüken.

Erol, G. (1989). İslam’ın bugünkü meseleleri. Ötüken.

Ersoy, M. A. (2016). Safahat. Anonim.

Gökalp, Z. (1972). Hars ve medeniyet. Diyarbakır’ı Tanıtma ve Turizm Derneği.

Güler, K. ve Moral, M. (2024). Bâkî’de tasavvuf tasavvuru. Uluslararası Medeniyet Çalışmaları Dergisi, (9), 223-
255.

Güler, T. (2013). Necip Fazıl Kısakürek’in hayatında ve eserlerinde tasavvuf olgusu. Dede Korkut Türk Dili ve 
Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, (2), 19-44.  

Gürkan, N. (2010). Kur’ân’ın anlaşılırlığı bağlamında İslâm geleneğinde dil olgusu ve ‘beyân’ kavramı. Marife: 
Dini Araştırmalar Dergisi, (10), 67-96. https://doi.org/10.5281/zenodo.3344168.

Güven, Ş. (2012). Kur’an dilinin özellikleri. Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (30), 7-20. 

Kaplan, M. (1987). Türk milletinin kültürel değerleri. Kültür ve Turizm Bakanlığı.

Kaplan, M. (2019). Şiir tahlilleri 1. Dergâh.

Karakoç, S. (2020). Diriliş neslinin amentüsü. Diriliş.

Kazıcı, Z. (2019). İslam kültürü ve medeniyeti. Kayıhan.

Keleş, R. (2020). Türk İslâm edebiyatının muhteva kaynakları: Şeyh Gâlib örneği. Bilimname XLI(1), 443-484. 
http://dx.doi.org/10.28949/bilimname.673704.

Kemikli, B. (2010). Türk İslam edebiyatı giriş. Emin.

Kırboğa, Z. (2019). Dil ve kültürel değerler ilişkisi: dinî terimler örneği. Current Research in Social Sciences, (5), 
83-94. https://doi.org/10.30613/curesosc.525192.

Kısakürek, N. F. (2015). Çile. Büyük Doğu.

Koç, T. (2014). İslam estetiği. İSAM.

Koçak, M. (2016). Mehmed Âkif Ersoy, Necip Fazıl Kısakürek ve Sezai Karakoç şiirlerinde bir medeniyet öncüsü 
olarak Hz. Muhammed. FSM İlmi Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi, (8), 203-222. 

Korkmaz, R. ve Özcan, T. (2012). Cumhuriyet dönemi Türk şiiri. Ramazan Korkmaz (Ed.), Yeni Türk Edebiyatı 
1839-2000 El Kitabı. (s. 237-340). Grafiker. 

Macit, M. ve Soldan, U. (2013). Edebiyat bilgi ve teorileri el kitabı. Grafiker.

Mengüşoğlu, T. (2015). İnsan felsefesi. Doğu Batı.

Oba, A. E. (2020). Türk milliyetçiliğinin doğuşu. Doğu Batı.

Olguner, F. (2001). Türk İslâm düşüncesi üzerine. Ötüken.

Özakpınar, Y. (1999). Kültür ve medeniyet anlayışları ve bir medeniyet teorisi. Ötüken.

Özakpınar, Y. (2019). İslam medeniyeti ve Türk kültürü. Ötüken.

Özünlü, Ü. (2001). Edebiyatta dil kullanımları. Multilingual.

Polat, M. (2022). Mevlânâ’nın dinsel inançlara ve kültürel motiflere bakışı. Uluslararası Filoloji Bengü, (2), 50-66.

Salahshour Hasankohal, T. (2025). Eski Türkçedeki “ıḍuk” sözcüğünün tarihî seyri. BELGÜ Dil ve Edebiyat 
Dergisi, (2), 1-13.

Shah, M. (2022). Dilin kökeni üzerine klasik İslâmî söylem: kültürel hafıza ve sünnîliğin savunusu. (S. Dinçaslan, 
R. Uysal Çev.). Kader, (20), 495-516. https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1103930.

https://doi.org/10.5281/zenodo.3344168
http://dx.doi.org/10.28949/bilimname.673704
https://doi.org/10.30613/curesosc.525192
https://doi.org/10.18317/kaderdergi.1103930


BURANA DERGİSİ

60

 2025, 3(2), 49-62

 Sucu, E. (2017). Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin Anadolu’nun Türkleşme ve İslamlaşma sürecine etkisi [Yüksek 
lisans tezi, Hitit Üniversitesi]. https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/

Şafak, Y. (2013). “Türk kültürü ve medeniyetinde Mevlâna’nın yeri ve önemi. https://www.semazen.net/turk-
kulturu-ve-medeniyetinde-mevlananin-yeri-ve-onemi/.

Şemşek, V. (2020). İslam medeniyetinin temelleri ve tarihi gelişim süreci. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergisi, 
(45), 280-290. 

Tanrıverdi, H. (2018). Din-kültür ilişkisi üzerine bir değerlendirme. Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, (8), 595-601. 

Tarlan, A. N. (1950). Fuzûlî’nin Farsça divanı. Milli Eğitim Basımevi.

Timurtaş, F. K. (1987). Bâkî divanı’ndan seçmeler. Kültür ve Turizm Bakanlığı.

Topçu, N. (2019). Mehmet Âkif. Dergâh.

Uzundağ, M. S. (2020). Din ve sözlü kültür ilişkisi bağlamında atasözlerin hadislerdeki izdüşümü. The Journal of 
Turk-Islam World Social Studies, (24), 35-41. 

Yıldırım, M. (2011). İslam sanatı ve estetiğinin temelleri. Palet.

Yılmaz, O. (2018). Necip Fazıl Kısakürek’in hadis kültürü ve kullandığı bazı hadislerin değerlendirmesi. Tokat 
Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (2), 143-168.

Yılmaz, O. (2023). Türk uygarlığının inşasında dil ve edebiyatın rolü. Journal of Turkic Civilization Studies, 4(1), 
22-34.

Yılmaz, Y. (2021). İslâm medeniyetinin ortaya çıkışı, temel özellikleri ve gerilemesiyle ilgili bir değerlendirme. 
Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (22), 591-612. https://doi.org/10.29029/busbed.934488.

https://doi.org/10.29029/busbed.934488


BURANA DERGİSİ

61

 2025, 3(2), 49-62

Extended Abstract

Culture and civilization are concepts that form the essence of social life. It is seen that these concepts create an 
identity in the individual, as culture ensures the internal maturation of the individual, while civilization shapes 
the external development. Islamic culture and civilization have been transmitted from generation to generation 
through oral and written culture from past to present. The basis of Islamic culture and civilization is the Quran and 
hadiths. The fact that the Quran was revealed to be read, understood and lived reveals the importance of language 
and literature. Many poets and writers in Turkish literature have become carriers of culture and civilization by 
including discourses in their works that will carry the Islamic religion to the future. Some of these poets are Yunus 
Emre, Mevlana, Fuzuli, Baki, Seyh Galib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazil Kisakurek and Sezai Karakoç. The 
poets mentioned Allah, Hz. Muhammad, the Quran and hadiths in their poems and presented Islamic culture and 
civilization within the framework of Islamic discourse and literary works. This study aims to reveal the role of 
language and literature in the development and formation of Islamic culture and civilization based on the thoughts 
of the poets mentioned.

 Islamic culture and civilization began with Hz. Adam and has developed and taken shape until today. The 
transmission of Islamic culture and civilization to people has gained continuity through the Prophets. The necessity 
of acting according to Allah's commands and prohibitions is learned from the warnings given to Hz. Adam. These 
warnings have formed the source of Islamic civilization and have survived to the present day. It is seen that human 
history has been shaped by deviation from the source of civilization and returning to it. Returning to the source of 
revelation was provided by the prophets sent. Muslims have also interacted with other cultures and civilizations 
through trade, conquest and preaching. With this interaction, the experience and civilizational accumulations of 
different societies have been utilized. The close acquaintance with the beliefs, thought structures, political, social, 
economic, cultural and scientific structures and accumulations of other cultures and civilizations has also positively 
affected the development of Islamic culture and civilization. In order to express the place of the concepts of culture 
and civilization in Islam more clearly, it is necessary to go into the definitions of these concepts.

With the acceptance of Islam by the Turks, it is seen that religious discourses entered Turkish culture and civilization. 
The role of language in social changes is considerable. Common discourses have emerged with conservatism 
and innovations in language from the past to the present. In common discourses, the heritage of the religious 
language developed with the process of Islamization and the transmitted terms of religious sciences are of central 
importance. Language and religion are the most fundamental elements that reveal culture and civilization. In 
the Islamic tradition, the origin of language has been revealed around certain concepts. The spread of Islamic 
discourses among the public and their integration with Turkish culture and civilization have also shaped the subject 
of the works of writers and poets. Although there are changes and developments in life, the feature of writing that 
provides permanence cannot be denied. Speech, that is, language, is the fundamental value that carries culture 
as the creator, founder and creator of truth. The fact that language is seen as an extraordinary event in which the 
freedom of each person is respected, highlights the individual aspect of language, and the social aspect comes to 
the forefront when it is seen as a means of communication with people.

Many poets and writers in Turkish literature have dealt with Islamic culture and civilization in their works. 
Especially Yusuf Has Hacib, Hoca Ahmet Yesevi with his work “Kutadgu Bilig”, Divan-ı Hikmet are the first 
works of Turkish Islamic literature, which are the basic works that reveal the customs, traditions, morals and justice 
concepts of Turkish society. Apart from these names, writers and poets such as Yunus Emre, Mevlana, Fuzuli, Baki, 
Şeyh Galib, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl Kısakürek and Sezai Karakoç are among the pioneers of this genre 
with their works. Poets such as Yunus Emre, Mevlana, Fuzuli, Baki and Şeyh Galib came from the tradition of 
divan poetry and especially dealt with divine love as the main theme in their poems. Based on the poets mentioned 
in the study, they have revealed the place of literature in Islamic culture and civilization. These writers and poets, 
and therefore language and literature, have a great role in the survival of Islam and Islamic culture and civilization 
to the present day and in its transfer to the future.



BURANA DERGİSİ

62

 2025, 3(2), 49-62

Çalışmanın yazarı “COPE-Dergi Editörleri İçin Davranış Kuralları ve En İyi Uygulama İlkeleri” 
çerçevesinde aşağıdaki hususları beyan etmiştir:

Etik Kurul Belgesi: Bu çalışma için etik kurul belgesi gerekmemektedir. / Ethics Committee Approval: 
Ethics committee approval is not required for this study.

Finansman: Bu çalışma için herhangi bir kurum veya kuruluştan destek alınmamıştır. / Funding: No 
support was received from any institution or organization for this study.

Destek ve Teşekkür: Çalışmanın araştırılması ve yazımı esnasında destek veya fikirlerine başvurulan 
herhangi bir kişi bulunmamaktadır. / Support and Acknowledgments: There is no person whose support 
or ideas are consulted during the research and writing of the study.

Çıkar Çatışması Beyanı: Bu makalenin araştırması, yazarlığı veya yayınlanmasıyla ilgili olarak yazarın 
potansiyel bir çıkar çatışması yoktur. / Declaration of Conflicting Interests: The author has no potential 
conflict of interest regarding research, authorship or publication of this article.

Yazarın Notu: Bu çalışma herhangi bir tezden üretilmemiştir. / Author’s Note: This study was not 
produced from the thesis.

Katkı Oranı Beyanı: Bu makalenin tüm bölümleri tek bir yazar tarafından hazırlanmıştır. / Author 
Contributions: All sections of this article have been prepared by a single author.


